# كناب المحري من في المحرول المرس عن المرسود المرسود المرسود المرسود المرسود المرسود المرسود والأخلاق

حَالِثُ الْمَامِرُ حُجَّةِ ٱلْإِسْكَامِ أَبِيْ حَامِدِ ٱلْغَزَالِيِّ الْمَامِرُ حُجَّةِ ٱلْإِسْكَامِ أَبِيْ حَامِدِ ٱلْغَزَالِيِّ

طبعن جريرة مصححة مخزجة الآيات والأحادثيث

مُلِجَعَةُ الشَّيْخِ اِلدَّكُوُّرِ مُحْدِرِ بِشِيرِ الرَّشِيِّ قَفْهُ عُنِيَ هِ وَصَعَمَهُ وَخَنَجَ الْعَادِينَهُ عبالله عبد الحميث عرواني

ولرالفلع

طبعة دَارالفَت لم الأَوْلِث

جئقوت الطبع مجنفوظة

تُطلب جميع كت بناميت : دَارُ الْقَسَامُرِ ـ دَمَشَلَق : صَبْ : ٤٥٢٣ ـ ت: ٢٢٢٩١٧٧ الدّار الشّاميّة ـ بَيْرُوت ـ ت : ٢٥٣٦٥٥ / ٢٥٣٦٦٦ صَهِبَ : ٢٥٠١ / ١١٣/

تَنْعَ جَمِيهِ كَتِبنَا فَيِكَ السَّعُودَيَّةِ عَدَظِرِيهِ كَارُ الْبَسَثْنِيْرُ ـ جَسَدَة : ٢١٤٦١ ـ صسب : ٢٨٩٥ تَنْ : ٢٠٨٩٠٤ / ٢٦٢١٧

## تق يم التكاب

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله المبعوث رحمة للعالمين، الذي بلَّغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح للأمة، وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين، وشرع سبيل العلم سبيلاً يوصل إلى الجنات، وعلى آله وصحبه، ومن تبعهم بإحسان.

أما بعد: فإن الإسلام الذي ارتضاه الله تعالى لعباده ديناً قائم على أركان ثلاثة: الإسلام، والإيمان، والإحسان، كما في حديث جبريل عليه السلام الذي رواه سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه. ولقد كان الدين كاملاً في حياة الصحابة رضي الله عنهم، مع تفاوتهم في درجات العلم الذي حملوه عن رسول الله على وكذلك كان الأمر في قرون الخيرية الثلاثة، وقد بدأ نوع من الاختصاص منذ عهد الصحابة رضي الله عنهم، فقد روى أبو يعلى في (مسنده) عن ابن عمر عن النبي المحلال والحرام معاذ بن جبل، وأخذ هذا الاختصاص، يزداد وضوحاً، فأصبحت تجد عالماً يهتم بالفقه من حيث أصوله وفروعه، وآخر يهتم بتفسير القرآن الكريم، وآخر يهتم بأمور العقائد والوقوف في وجه المبتدعة وأهل الضلال، بينما آخر يهتم بتحقيق مقام الإحسان، وتنوير القلوب وتهذيب الأخلاق.

ومن هنا بدأت تظهر مؤلفات في أصول الفقه وفروعه، والتفسير، والحديث، والعقائد، ومؤلفات تتحدث عن تزكية النفس وتطهير القلوب من الأخلاق الرديثة وباطن الإثم، وتحليتها بأنواع الفضائل الموصلة إلى رضوان الله تعالى. ومن أعظم هذه المؤلفات كان في نهايات القرن الخامس كتاب (إحياء علوم الدين) للإمام الغزالي رحمه الله تعالى، والكتاب لكبر



حجمه قد يعسر تناوله على عامة طلاب العلم، ولذلك ألف الإمام الكتاب الذي بين أيدينا كتاب (الأربعين في أصول الدين) وجعله خلاصة كتاب (الإحياء) وزبدته، وهو على صغر حجمه ضم بين دفتيه الأصول الأربعين: في العقائد، وأسرار العبادات، والأخلاق المذمومة التي يجب التخلص منها، والأخلاق المحمودة التي يجب التخلق بها للوصول إلى النجاة في الآخرة، ورضوان الله تعالى. ونحن نقدمه اليوم لعله يروي قلوباً ظمأى للطمأنينة في هذا العصر الذي طغت فيه المادية والشهوات حتى أماتت القلوب، ويمد أرواحاً متشوقة إلى مقامات المعرفة واليقين والسير في دروب التزكية التي سار عليها أول الأمة فصلحوا وأصلحوا.

#### عملي في هذا الكتاب:

١ - تصحيح نص الكتاب، وقد اعتمدت في ذلك على النسخة التي حققها السيد محيي الدين صبري الكردي الكانيمشكاني السنندجي رحمه الله تعالى، استناداً إلى أربع نسخ خطية في الطبعة الأولى سنة ١٣٢٨هـ، ثم عثر على نسختين مخطوطتين في الخزانة النورية لصاحبها العالم المحقق نور الدين بك مصطفى رحمه الله تعالى، وظهرت الطبعة الثانية ١٣٤٤هـ، وطبعتها مطبعة الاستقامة ونشرتها المكتبة التجارية الكبرى بمصر، وقابلت هذه النسخة على نسخة دار الآفاق الجديدة المطبوعة في بيروت ـ لبنان هذه النسخة على نسخة دار الآفاق الجديدة المطبوعة في بيروت ـ لبنان المكتور محمد بشير الشقفة حفظه الله تعالى مما زاد في ضبطه وتصحيحه.

٢ \_ بعد الانتهاء من تجهيز الكتاب للطبع استطعنا بتوفيق الله سبحانه المحصول على صورة مخطوطة للكتاب في مركز جمعة الماجد للتراث \_ في دبي \_ وتم تدقيق الكتاب عليها مرة أخرى . والمخطوطة الأصل موجودة في مكتبة جامع الزيتونة \_ في تونس .

٣\_ترقيم الآيات القرآنية وعزوها إلى السور الكريمة.

٤ ـ تخريج أحاديث الكتاب استناداً إلى (تخريج الإمام العراقي

لأحاديث الإحياء) طبعة دار قتيبة الأولى دمشق ١٩٩٢م، وكذلك تخريج الإمام الزبيدي في كتابه (إتحاف السادة المتقين شرح إحياء علوم الدين) طبعة دار الكتب العلمية الأولى بيروت لبنان ١٩٨٩م. وبعض المراجع الحديثية الأخرى.

٥ ـ تفسير بعض المصطلحات أو الكلمات اعتماداً على كتاب (التعريفات) للإمام الجُرجاني تحقيق الأستاذ إبراهيم الأبياري ـ طبعة دار الكتاب العربي، الأولى بيروت ١٩٨٥م، وكتاب (الكليات) لأبي البقاء أيوب بن موسى الحسيني تحقيق د. عدنان درويش ومحمد المصري ـ طبعة مؤسسة الرسالة الثانية ـ بيروت ١٩٩٣م، وبعض الكتب الأخرى.

٦ ـ توضيح بعض الكلمات التي اعتقدنا أنها بحاجة إلى توضيح.

ل في النسخ المطبوعة جميعها وردت كلمة (فصل) في وسط الصفحة فَصَل بها الإمام بين مقاطع حملت معاني مختلفة وقد استبدلتها بعناوين صغيرة تُفْصِحُ عن مقصود كل مقطع (وفصلٍ من هذه الفصول).

والله أسأل أن ينفع بهذا الكتاب قارئه، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل. وصلى الله وسلم وبارك على خير خلق الله تعالى سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه الكرام البررة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

۲ ربیع الآخر ۱۶۲۰هـ عبالتر ۱۹۹۹ه عبالتر ۱۹۹۹ میت عروانی ۱۵

## الإمام لنجب رالي

الإمام الغزالي أشهر من أن يعرِّف، بيد أن هذا لا يمنعنا من أن نقدم بين يدي الكتاب موجزاً عن حياة الإمام رحمه الله تعالى.

حجة الإسلام الإمام أبو حامد الغزالي، محمد بن محمد بن محمد الطوسي، الملقب بزين الدين، ولـد بطوس(١) من إقليم خراسان عـام ٤٥٠هـ.

كان والده يغزل الصوف ويبيعه في دكانه بطوس، فلمّا حضرته الوفاة وصى به وبأخيه أحمد إلى صديق له من أهل الصلاح، فلما مات أقبل صديقه على تعليمهما إلى أن فني النزر اليسير الذي خلّفه أبوهما، قال لهما: اعلما أني قد أنفقت عليكما ما كان لكما، وأنا رجل من الفقر والتجريد بحيث لا مال لي فأواسيكما به، وأصلح ما أرى لكما أن تلجأا إلى مدرسة، فإنكما من طلبة العلم، فيحصل لكما قوت يعينكما على وقتكما.

ففعلا ذلك، وكان هو السبب في سعادتهما وعلو درجتهما.

قرأ الغزالي في صباه طرفاً من الفقه ببلدة (طوس) على الإمام أحمد الراذكاني، ثم سافر إلى (جرجان) ليأخذ عن الإمام أبي نصر الإسماعيلي، فسمع منه وكتب عنه، وعلّق عنه (التعليقة) ثم رجع إلى طوس.

قال الإمام أسعد الميهني: سمعت الغزالي يقول: قُطِعَت علينا الطريق، وأخذ العيارون جميع ما معي ومضوا، فتبعتهم، فالتفت إلي مُقَدَّمهم وقال: ارجع ويحك وإلا هلكت، فقلت له: أسألك بالذي ترجو السلامة منه أن ترد علي تعليقتي فقط، فما هي بشيء تنتفعون به، فقال لي: وما هي تعليقتك؟ فقلت كتب في تلك المخلاة، هاجرت لسماعها وكتابتها، وعرفت علمها، فضحك وقال: كيف تدعي أنك عرفت علمها، وقد أخذناها منك، فتجردت من معرفتها، وبقيت بلا علم، ثم أمر بعض أصحابه فسلم إلي المخلاة. قلت : هذا مستنطق أنطقه الله تعالى ليرشدني به في أمري، فلما وافيت (طوس) أقبلت على الاشتغال ثلاث سنين حتى حفظت (۱) جميع ما علقته، وصرت بحيث لو قُطع الطريق علي لم أتجرد من علمي.

ثم إن الغزالي قدم (نيسابور)(٢) ولازم إمام الحرمين أبا المعالي المجويني (٤١٩ ـ ٤٧٨هـ) وجدَّ واجتهد، حتى برع في المذهب الشافعي والخلاف، والأصول (أصول الدين \_ وأصول الفقه)، والمنطق، وقرأ الفلسفة وأحكم كل ذلك وفهم كلام أرباب هذه العلوم، وتصدى للردعليهم وإبطال دعاويهم.

وصنف في كـل فن من هذه العلوم كتبـاً، أحسـن تأليفها، وأجاد وضعها.

<sup>(</sup>١) طوس: تقع الآن إلى الشمال من مدينة مشهد الإيرانية، خط عرض ٣٦،٣٠ شمالاً، وخط طول ٩٩،٣١ شرقاً، وبها أطلال تاريخية. فيها قبر الخليفة العادل المجاهد هارون الرشيد، بالإضافة إلى قبر الإمام الغزالي رحمهما الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) يحاول التربويون الآن في عصرنا التقليل من شأن الحفظ، ويقولون إنه من المهارات المقلية الدنيا تقليداً للغربيين، ناسين أن علماءنا الذين كانوا أساتذة وعباقرة العالم، بدؤوا أول أمرهم بحفظ القرآن الكريم وسائر العلوم ثم تفتقت أذهانهم بعد ذلك بعجائب الفهوم والاستنباطات وأنواع العلوم، وإني لأنساءل كيف يتفتق ذهن الإنسان بالفهم والاستنباط (والعمليات العقلية العليا) إذا كان ذهنه خالياً وعقله فارغاً، ولذلك لم تعد تجد في الساحة الفكرية أديباً كالرافعي مثلاً ولا شاعراً كشوقي وحافظ وأبو ريشة وأمثالهم.

 <sup>(</sup>٢) تسمى الآن في إيران بـ (نيشابور) وتقع إلى الجنوب الغربي من مدينة مشهد الإيرانية عاصمة إقليم خراسان خط عرض (٣٦,٠٣) شمالاً، وخط طول (٥٩,٠٩) شرقاً.

وكان شديد الذكاء، سديد النظر، مفرط الإدراك، قويَّ الحافظة، بعيد الغور، غوَّاصاً على المعاني الدقيقة، حتى وصفه أستاذه الجويني بقوله: الغزالي بحر مغدق.

بقي الغزالي في نيسابور حتى توفي إمام الحرمين عام ٤٧٨ هـ فخرج إلى المخيم السلطاني، قاصداً الوزير نظام الملك (١)، الذي كان مجلسه محط رحال العلماء، ومقصد الأئمة والفصحاء. وظل الإمام الغزالي في المخيم السلطاني حتى عام ٤٨٤ هـ حيث ولي التدريس في المدرسة النظامية ببغداد، فسار إلى العراق ليقوم بهذه المهمة.

قَدِمَ الإمام بغداد وقد بلغ الرابعة والثلاثين من العمر، وكانت شهرته قد سبقته إليها، فاستقبل استقبالاً حافلاً، ودرَّس بالنظامية، وبلغ أوج مجده العلمي فيها، وصار إمام العراق بعد إمامة خراسان كما يقول معاصره عبد الغافر الفارسي (٢).

بعد مرور أربع سنوات والإمام في بغداد في قمة مجده العلمي وقع التحول الكبير في حياته، يقول متحدثاً عن نفسه: "... ظهر عندي أنه لا مطمع في سعادة الآخرة إلا بالتقوى، وكف النفس عن الهوى، وأنَّ رأس ذلك كله: قطع علاقة القلب عن الدنيا، بالتجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى، وأن ذلك لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه والمال، والهرب من الشواغل والعلائق" انظر تمام رحلته في كتابه (المنقذ من الضلال).

(۱) نظام الملك: هو الحسن بن علي الطوسي (٤٠٨ هـ)، وزير عالم، عالي الهمة، اتصل بـ (ألب أرسلان) فاستوزره، فأحسن التدبير، وبقي في خدمته عشر سنين، ولمّا مات خلقه ابنه (ملك شاه) فاستوزر نظام الملك، فأحسن في وزارته تدبير الملك رحمه الله تعالى، ولما توفى رئاه أحد الشعراء فقال:

كَانَ الْوزيرُ نَظَامُ المُلْكِ لَوْلَوْةً يَتِيمةً صَاغَها الرَّحَمنُ مِنْ شَرَفِ عَرَّتُ فَلَم تُلُركِ الأَيّامُ قيمتَها فررَّها غَيرةً منه إلى الصَّدَفِ فَرَدًّ منه إلى الصَّدَفِ

(٢) عبد الغافر بن إسماعيل خطيب نيسابور وإمامها، كان إماماً حافظاً محدثاً ثقة (٤٥١ ـ ٥٧٩)

وهكذا غادر الإمام بغداد في شهر ذي القعدة سنة ثمان وثمانين وأربعمئة، فحج وتوجه إلى الشام، فأقام عشر سنين قضى بعضها في بيت المقدس، وكان غالب وقته فيها عزلة وخلوة، ورياضة ومجاهدة للنفس، واشتغالاً بتزكيتها، وتصفية القلب لذكر الله تعالى، وفي دمشق كان يعتكف في المنارة الغربية طول النهار، كما كان يكثر الجلوس في زاوية الشيخ نصر المقدسي بالجامع الأموي والتي أصبحت تسمى بالغزالية.

ثم عاد الإمام بعد تلك العزلة التي استمرت عشر سنين إلى بلدة طوس، ليتابع العزلة سنة أخرى. وتحت إلحاح الولاة وتكرار طلبهم بالخروج إلى الناس، خرج إلى نيسابور ليدرس في المدرسة النظامية فيها وكان ذلك في شهر ذي القعدة ٤٩٩هـ.

لم تطل إقامته في نيسابور، وكانت المدة التي درّسها في النظامية يسيرة، ثم ترك ذلك وعاد إلى بيته في طوس، واتخذ في جواره مدرسة لطلبة العلم، وخانقاه للصوفية (١)، ووزع وقته على وظائف: من ختم القرآن، ومجالسة لأهل القلوب، وتدريس لطلبة العلم، وإدامة صلاة وصيام، بحيث لا تخلو لحظاته ولحظات مَنْ معه عن فائدة.

وكانت خاتمةُ أمرِه إقبالُه على حديث المصطفى عَلَيْ ومجالسةُ أهله، ومطالعة الصحيحين: البخاري ومسلم، اللذين هما حجة الإسلام، ولو عاش لسبق في ذلك الفن بيسير من الأيام كما قال عبد الغافر.

توفي بـ(طوس) يوم الاثنين الرابع عشر من جمادى الآخرة، سنة خمس وخمسمئة، رحمه الله تعالى رحمة واسعة.

#### مصنفاته:

عدَّ الإمام الزبيدي من مؤلفات الإمام أكثر من سبعين كتاباً، منها (٢٣) كتاباً مطبوعاً.

 <sup>(</sup>١) خانقاه الصوفية: المبنى الذي يسكن فيه المتقطعون للذكر والعلم والعبادة.

## بسائةالرحم الرحيم مقدّمهٔ المؤلفس رحمارته تعالیٰ

الحمدُ لله ربِّ العالمين ، والصلاة والسلام على محمد وآله أجمعين .

أما بعد: ولعلك تقول هذه الآيات التي أوردتها في القسم الثاني تشتمل على أصنافٍ مختلفة من العلوم والأعمال، فهل يمكن تمييزُ مقاصدِها وشرحِ جُمَلها على وجه من التفصيل والتحصيل، يمكن التفكّر في كل واحدة منها على حيالها ليعلم الإنسان تفصيل أبواب السعادة في العلم والعمل، ويتيسر عليه تحصيل مفاتيحها بالمجاهدة والتفكر (فأقول) نعم ذلك يمكن، فإنه ينقسم جملُ مقاصدِها إلى علوم وأعمال، والأعمال تنقسم إلى ظاهرة وباطنة والباطنة تنقسم إلى تزكية وتحلية. فهي أربعة أقسام: علوم وأعمال ظاهرة وأخلاق مذمومة تجب التزكية عنها. وأخلاق محمودة تجب التحلية بها. وكل قسم يرجع إلى عشرة أصول واسم هذا القسم: (كتاب الأربعين في أصول الدين) فمن شاء أن يكتبه مفرداً فليكتب فإنه يشتمل على زبدة علوم القرآن.

\* \* \*

#### مجدد القرن الخامس الهجري:

عد كثير من العلماء الإمام الغزالي رحمه الله تعالى مجدد القرن الخامس الهجري، ذكر ذلك الإمام مرتضى الزبيدي في كتابه (إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين) الجزء الأول، ص٣٥٠٠٠.

ويقول السيد أبو الحسن على الحسني الندوي ـ رحمه الله تعالى ـ : (لا شك أن الإمام الغزالي من نوابغ الإسلام وعقوله الكبيرة، ومن كبار قادة الفكر ورجال الإصلاح والتجديد الذين لهم فضل كبير في بعث الروح الدينية، وإيقاظ الفكر الإسلامي، والدعوة إلى حقائق الإسلام وأخلاقه، وفي مقاومة الغزوات الفكرية . . )(٢).

华 非 特

<sup>(</sup>١) انظر الدراسة الوافية عن الإمام الغزالي للأستاذ صالح أحمد الشامي - من سلسلة أعلام المسلمين - إصدار دار القلم بدمشق.

<sup>(</sup>٢) رجال الفكر والدُعوة في الإسلام \_ الجزء الأول، ص٤٧ \_ الطبعة السادسة ١٩٨٢م \_ دار القلم \_ الكويت .

## القِسْمُ الأوّلُ في جمل عها وأصولها العقائد

- الأصل الأول : في النذات (ذات الله )
- سبحانه وتعالى).
  - الأصل الثاني: في التقديس.
    - ♦ الأصل الثالث: في القدرة.
    - الأصل الرابع: في العلم.
    - الأصل الخامس : في الإرادة.
- الأصل السادس: في السمع و البصر.
  - الأصل السابع : في الكلام.
  - ♦ الأصل الثامن: في الأفعال.
  - الأصل التاسع: في اليوم الآخر.
    - الأصل العاشر : في النبوَّة.

### القِسْمُ الأوّلُ في جمل عها وأصولها العق الد

#### الأصل الأوّل: في الذات

فنقول: الحمد لله الذي تعرّف إلى عباده بكتابه المنزل، على لسان نبيه المرسل، بأنه في ذاته واحدٌ لا شريك له. فردٌ لا مِثل له. صمدٌ لا ضِدً له. متوحِّدٌ لا نِدَّ له. وأنه قديمٌ لا أول له. أزلي لا بداية له. مُسْتَمِرُ الوجود لا آخر له. أبدي لا نهاية له. قيوم لا انقطاع له. دائم لا انصرام له. لم يزل ولا يزال موصوفاً بنعوت الجلال. لا يُقضى عليه بالانقضاء والانفصال، بتصرم الآماد. وانقضاء الآجال. بل هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليه.

#### الأصل الثاني: في التقديس(١)

وأنه ليس بجسم مصوَّر. ولا جوهر (٢) محدود مقدَّر. وأنه لا يماثل الأجسام لا في التقدير ولا في قبول الانقسام. وأنه ليس بجوهر ولا تحُلُه المجواهر، ولا بِعَرَض (٣) ولا تحلُّه الأعراض، بل لا يماثل موجوداً ولا يماثله موجود. وليس كمثله شيء ولا هو مثلُ شيء. وأنه لا يحدُّه المقدار، ولا تحويه الأقطار ولا تحيط به الجهات، ولا تكتنفه السموات، وأنه مستوعلى العرش على الوجه الذي قاله (٤)، وبالمعنى الذي أراده، استواءً منزّها عن المماسة والاستقرار، والتمكن والحلول (٥) والانتقال.

لا يحمله العرش، بل العرش وحَمَلتُه محمولون بلُطفُ قدرته، ومَقْهورون في قَبْضته، وهو فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى فوقية (٦) لا تزيده قرباً إلى العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات على العرش، كما أنه رفيع الدرجات على الثرى.

وهو مع ذلك قريب من كل موجود، وهو أقرب إلى العبيد من حَبْل الوريد، وهو على كل شيء شهيد، إذ لا يماثل قربُه قربَ الأجسام، كما لا يماثل ذاتُه ذاتَ الأجسام.

وأنه لا يحل في شيء، ولا يحل فيه شيء. تعالى عن أن يَحْوِيَهُ مكان، كما تقدَّس عن أن يحدَّه زمان، بل كان قبل أن خَلَقَ الزمان والمكان، وهو الآنءاي ما عليه كان.

وأنه باينٌ بصفاته من خلقه، ليس في ذاته سواه، ولا في سواه ذاته، وأنه مقدس عن التَغَيُّر<sup>(۱)</sup> والانتقال، لا تحله الحوادث، ولا تعتريه العوارض، بل لا يزال في نُعوت جلاله منزَّهاً عن الزوال، وفي صفاتِ كماله مستغنياً عن زيادة الاستكمال.

وأنه في ذاته معلومٌ الوجود بالعقول، مرثيُّ الذات بالأبصار، نعمة منه ولطفاً بالأبرار في دار القرار، وإتماماً للنعيم بالنظر إلى وجهه الكريم.

掛 排 樹

<sup>(</sup>١) التقديس: التنزيه.

<sup>(</sup>٢) النجوهر: ما قام بنفسه وكان له حدٌّ ومقدار.

<sup>(</sup>٣) العَرَض: ما يقوم بغيره، كصفات الأشياء، كالألوان وغيرها.

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِيُ ﴾ [الفرقان: ٥٩]، والتعبير القرآني به (ثم) يشعر أن الاستواء حدث بعد إذ لم يكن فهو من صفات الأفعال كالخلق والرزق، وليس من صفات الذات القديمة، فلا مجال لما يتوهمه المشبّهة والمجسمة من استواء على العرش الحادث، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

<sup>(</sup>٥) في المطبوعة: التحول.

<sup>(</sup>٦) هذه الفوقية ليست كما يتوهم بعضهم فوقية حسية مكانية، فالله سبحانه منزه عن المكان والزمان، فكما أنه سبحانه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَحَتُ ﴾ [الشورى: ١١]، فكذلك كل صفة من صفاته لا تشبه صفات الخلق.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: التغيير، وأثبتنا ما في المخطوطة وهو الصحيح.

#### الأصل الثالث: في القدرة

وأنه حيّ قادر جبّار قاهر. لا يعتريه قُصور ولا عَجْز، ولا تأخذه سنةٌ ولا نوم، ولا يعارضه فناء ولا موت. وأنه ذو الملك والملكوت، والعزة والجبروت، له القدرة والسلطان والقهر، والخلق والأمر، والسموات مطوياتٌ بيمينه، والخلائق مقهورون في قبضته.

وأنه المتفرّد بالخلق والاختراع. المتوحد بالإيجاد والإبداع، خَلقَ الخلقَ وأعمالَهم، وقدّر أرزاقهم وآجالهم، لا يشُذ عن قبضته مقدور، ولا يعزُبُ عن قدرته تصاريف الأمور، لا تحصى مقدوراته ولا تتناهى معلوماته.

数 数 数

#### الأصل الرابع: في العلم

وأنه عالم بجميع المعلومات، محيطٌ بما يجري من تخوم (۱) الأرضين إلى أعلى السموات، لا يَعْزُب (۲) عن علمه مثقال ذرَّة في الأرض ولا في السماء، بل يعلم دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء، في الليلة الظلماء، ويدرك حركة الذَّر في جوّ الهواء. ويعلم السرَّ وأخفى، ويطلع على (۲) هواجس الضمائر وحركات الخواطر وخفيات السرائر، بعلم قديم أزلي، لم يزل موصوفاً به في أزل الآزال، لا بعلم متجدِّد حاصل في ذاته بالحلول (٤) والانتقال.

मार क्षेत्र होत

التخوم والتُّخمُ: الحد الفاصل بين أرضين، والمعالم يُهتدى بها في الطريق.

<sup>(</sup>٢) عَزَبُ: عزوباً، بَعُدُ وخفي.

<sup>(</sup>٣) على ما في هواجس (كما في مخطوطة مركز جمعة الماجد).

<sup>(</sup>٤) في المطبوعة: التحول.

#### الأصل الخامس: في الإرادة

وأنه مريد للكائنات، مدبر للحادثات، فلا يجري في الملك والملكوت قليل ولا كثير، ولا صغير ولا كبير، خير أو شر، نفع أو ضر، إيمان أو كفر، عِرْفان أو نُكر، فوز أو خسر، زيادة أو نقصان، طاعة أو عصيان، إلا بقضائه وقَدَرِهِ، وحكمه ومشيئته. فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

لا يخرج عن مشيئته لفتةُ ناظر ولا فَلْتةُ خاطر، بل هو المبدئ المُعيد، الفّعال لما يريد، لا راد لحكمه، ولا معقب لقضائه، ولا مَهْرَب لعبد عن معصيته إلاّ بتوفيقه ورحمته، ولا قوة له على طاعته إلا بمعونته وإرادته، لواجتمع الإنس والجن والملائكة والشياطين، على أن يحركوا في العالم ذرة أو يُسكّنوها دون إرادته ومشيئته عجزوا عن ذلك.

وأن إرادته قائمة بذاته في جملة صفاته. لم يزل كذلك موصوفاً بها، مريداً في أزله لوجود الأشياء في أوقاتها التي قَدَّرها، فوُجِدَت في أوقاتها كما أراد في أزله، من غير تقدم ولا تأخر، بل وقعت على وَفْق علمِهِ وإرادته، من غير تبدل ولا تغير.

دبّر الأمور بلا ترتيب أفكار وتربص زمان فلذلك لا يشغله شأن عن شأن سبحانه وتعالى .

اعلم (١) أن هذا المقام مَزَلَّةُ الأقدام، ولقد زلَّت فيه أقدام الأكثرين، لأن تمام تحقيقه مستمد من تيّار بحر عظيم وراء بحر التوحيد، وهم يطلبونه

بالبحث والجدال. ولقد قال رسول الله على الموالية والمحدد الله الموالية والمحدد الله الما الله والمحدد والمحدد

وإنما زلت أقدام الأكثرين في هذا المقام، لأنهم يتبعون الذين يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم. وهؤلاء ليسوا براسخين فيه، بل هم قاصرون عاجزون، فلقصورهم لم يطيقوا ملاحظة كُنْهِ هذا الأمر. فألجموا عما لم يطيقوا خوض غمراته بلجام المنع مع سائر القاصرين، فقيل لهم اسكتوا، فما لهذا خُلقتم في لا يُسْتَلُونَ في الأنبياء: ٢٣]، عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: خرج علينا رسول الله على ونحن نتنازع في القدر. فغضب عليه السلام حتى أحمر وجهه الشريف. فقال: «أبهذا أمرتم أم بهذا أرسلتُ إليكم؟ إنما هَلك من كان قبلكم، حين تنازعوا في هذا الأمر. عزمتُ عليكم، في هذا الأمر أن لا تنازعوا فيه "".

وعن أبي جعفر قال: قلت ليونس بن عبيد: مررتُ بقوم يختصمون في القدر، فقال: لو همَّتُهُم ذنوبُهم ما اختصوا في القدر، وامتلأ مشكاة بعضهم نوراً مقتبساً من نور الله، وكان زيتهم صافياً حتى يكاد يضيء ولو لم

<sup>(</sup>١) من قوله: ﴿اعلم وحتى قوله: ﴿واحذر من التمثيل والتشبيه عير موجود في المخطوطة.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه والترمذي وقال: حسن صحيح.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري، دون قوله: «وعلمه التأويل» وهو بهذه الزيادة عند أحمد وابن ماجه والحاكم وقال صحيح الإسناد.

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي. وللحديث شواهد من حديث أنس أخرجه أبو يعلى، وحديث عبدالله بن عمرو، أخرجه أحمد في المسند، وابن ماجه.

تمسسه نار، فاشتعل نوراً على نور، فاشرقت أقطار الملكوت بين أيديهم بنور ربها، فأدركوا الأمور كما هي عليه. فقيل لهم: تأدبوا بآداب الله واسكتوا، وإذا ذُكر القدر فأمسكوا، فلذلك أمسك عمر لما سئل عن القدر، فقال للسائل: بحرٌ عميق لا تَلجُه. ولما كرر السؤال قال: طريق مظلم لا تسلُكُهُ. ولما كرر ثالثاً قال: سِرُّ الله قد خفي عليك فلا تَفْتُشُهُ.

ومن أراد معرفة أسرار الملكوت فليلازم بابَهم بالمحبة والإخلاص والصدق والإعراض عن أعدائهم، والامتشال بأوامرهم والسَّغي فيما يرضيهم.

وكذلك من أحب معرفة أسرار الربوبية، فليلازم باب الله عزَّ وجلّ بالمحبة والإخلاص، والصدق والتعظيم، والحياء والامتثال بالأوامر، والانتهاء عن المعاصي، والمجاهدة والإقبال بكنه الهِمَّة، والتعرُّض لنفحاتِه لقوله ﷺ: "إن لربكم في أيام دهركم نفحات، ألا فتعرضوا لها»(١)، والسعى فيما يرضى.

وإنْ لم يطق ذلك، فعليه أن يعتقد في هذا البحث ما عليه أبو حنيفة \_ رحمه الله \_ وأصحابُه، حيث قالوا: إحداثُ الاستطاعةِ في العبد فعلُ الله، واستعمال الاستطاعةِ المُحْدَثةِ فعلُ العبدحقيقةَ لا مجازاً.

والقَدَرية أنكروا قضاء الله، ورأوا الخير والشر من أنفسهم. أرادوا بذلك تنزيه الله عن الظلم وفعل القبيح، ولكنهم ضَلُّوا إذ نسبوا العَجْزَ إلى الله تعالى في ضمن ذلك، ولم يدْروا.

والجبرية اعتمدوا على القضاء، ورأوا الخير والشر من الله ولم يروا من أنفسهم فعلاً، كما لم يَرَوْا من الجمادات. أرادوا بذلك تنزيه الله تعالى

(١) أخرجه الحكيم الترمذي في النوادر، والطبراني في الأوسط عن محمد بن مسلمة، ورواه ابن أبي الدنيا في كتاب الفرج عن أبي هريرة واختلف في إسناده، وله شاهد ورد بلفظ: «افعلوا الخير دهركم وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته»، وسنده حسن.

فالحاصل أن القدرية أثبتوا الاختيار الكليَّ للعبد في جميع أفعال العباد، وأنكروا قضاء الله تعالى وقدره بالكلية في الأفعال الاختيارية. والجبرية نَفُوا الاختيار بالكلية في أفعال العباد، واعتمدوا على القضاء والقدر، فينبغي للباحث معهم أن يضربهم، ويمزَّق ثبابهم وعمائمهم ويخدش وجوههم، وينتف أشعارهم وشواربهم ولحاهم، ويعتذر بما اعتذر هؤلاء السفهاء في سائر أفعالهم القبيحة الصادرة منهم.

والمعتزلة أضافوا الشر فقط إلى أنفسهم، وأثبتوا لأنفسهم الاختيار الكلّي تحرُّزاً عن نسبة القبح والظلم إلى الله، ولكن نسبوا إلى الله تعالى العجزَ في ضمن ذلك ولم يدروا، فتعالى الله عن ذلك عُلُواً كبيراً.

وأما أهل السنة والجماعة، فتوسطوا بينهم، فلم يَنْفوا الاختيار عن أنفسهم بالكليَّة، ولم ينفوا القضاء والقدر عن الله تعالى بالكليَّة، بل قالوا: أفعال العباد من الله من وجه، ومن العبد من وجه. وللعبد اختيار في إيجاد أفعاله.

واعلم أن قضاء الله تعالى على أربعة أوجه: قضاء الطاعات، وقضاء المعاصى، وقضاء النعم، وقضاء الشدائد.

والمذهب المستقيم في ذلك، إذا قضى للعبد الطاعة فعليه أن يستقبلُه بالجهد والإخلاص حتى يكرمه الله بالتوفيق والهداية، لقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَ دِيَنَهُمْ سُبُلَناً ﴾ [العنكبوت: ٦٩] يعني الذين جاهدوا في طاعتنا وفي ديننا لنوفقنَهم لذلك.

وإذا قَضَى المعصية، فعليه أن يستقبله بالاستغفار والتوبة والندامة من صميم الفؤاد. لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

وإذا قضى النعمة، فعليه أن يستقبلُه بالشكر والسخاء حتى يكرمه بالزيادة لقوله تعالى: ﴿ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۗ [إبراهيم: ٧].

وإذا قضى الشِدّة، فعليه أن يستقبله بالصَّبر والرضاء حتى يعطيه الكرامة في الدار الآخرة، لقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يُحِبُّ الصَّدِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦]. وقال: ﴿ إِنْمَا يُوفَى اَلصَّنبِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠].

وذَكرَ الفاضل الإمام مولانا علاء الدين في شرحه للمصابيح: الفرق بين التضاء والقدر: هو أن القضاء وجود جميع الموجودات في اللوح المحفوظ، إجمالاً لا تفصيلاً، والقدر هو تفصيل قضائه السابق بإيجادها في المواد الخارجية واحداً بعد واحد. وقيل: القضاء هو الإرادة الأزلية، والعناية الإلهية المقتضية لنظام الموجودات على ترتيب خاص. والقدر تعلق تلك الإرادة بالأشياء في أوقاتها الخاصة.

ثم إن المسلمين في القدر على اختلاف. منهم من ذهب إلى أن كلّ ما يجري في العالم من الخير والشرّ والأفعال والأقوال بقضاء الله وقدره، ولا اختيار للعباد فيه، ويسمّى هذا القول جَبْرية. والجبْر هو القهر والإكراه. فيقولون: أجبر الله عباده على أقوالهم وأفعالهم من غير اختيار منهم فيها، ويزعمون أن إضافتها إليهم إضافتها إلى الجمادات. في مثل قولنا: دارت الرّحا وجَرّى الميزاب. وهذا المذهب باطل، لأنهم إن قالوا هذا القول ليسقطوا عن أنفسهم التكاليف، وشبّهوا أنفسهم بالصبيان والمجانين في عدم جَرّيان الخطاب بهم، فقد كفروا، لأن مذهبهم يُقْضي إلى إبطال الكتب والرسل. وإن قالوا ذلك لتعظيم الله وتحقير أنفسهم وعجزهم عن دفع قضاء الله، فهم مُبْتدعون لمخالفتهم الإجماع.

ومنهم من ذهب إلى أن كل ما يصدر عن العباد عُقَيْبَ قصدهم وإرادتهم يكون واقعاً بقدرتهم واختيارهم، ولا يتعلق بها بخصوصها قدرة الله وإرادته، ويسمّى هؤلاء قَدَرية لنَفْيهم القَدَر لا لإثباتهم. وهذا المذهب أيضاً باطل لأنهم إن قالوا هذا القول عن اعتقاد جواز العَجْز عن التقدير شه

تعالى، فهم كافرون، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، وإن قالوا عن خطأ اجتهاداتهم وتنزيه الحق عن تقدير أفعالهم القبيحة وخلقها، فهم مُبتدعون لمخالفتهم الإجماع. ومن هذه الطائفة من يقول: الخير بتقدير الله، والشرليس بتقديره.

والمذهب الحق هو أن المؤثِّر مجموع القدرتين: قدرة الله، وقدرة الله، وقدرة الله، وقدرة الله، وقدرة الله العباد العباد الله وقدره ولكن للعباد اختيار، فالتقدير من الله والكَسْب من العباد، وهذا المذهب وسط بين الجبر والقدر، وعليه أهل السنة والجماعة. انتهى كلامه.

وذكرنا في كتاب (المقصد الأقصى): تدبير (٢) رب الأرباب ومسبّب الأسباب، أصل وضع الأسباب، ليتوجه إلى المسببات (حُكْمُه). ونصبُه الأسباب الكلية الأصلية الثابتة المستقرة التي لا تزول ولا تحول كالأرض والسموات السبع والكواكب والأفلاك وحركاتها المتناسبة الدائمة التي لا تتغيّر ولا تنعدم إلى أن يبلغ الكتاب أجله (قضاؤه)، كما قال: ﴿ فَقَضَلْهُنّ سَبّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآهِ أَمْرَها ﴾ [فصلت: ١٢].

وتوجيه هذه الأسباب \_ بحركاتها المناسبة المحدودة المقدَّرة المحسوبة إلى مسببات الحادثة منها لحظة بعد لحظة (قَدَرُهُ). فالحكم: هو التدبير الأول الكلِّي، والأمر الأزلي الذي هو كلَمْح البصر.

والقضاء: هو الوضع الكلِّي للأسباب الكلية الدائمة.

والقَدَر: هو توجيه الأسباب الكلية بحركاتها المقدّرة المحسوبة إلى مسبباتها المعدودة المحدودة بقدر معلوم لا يزيد ولا ينقص، ولذلك

<sup>(</sup>۱) مقصود الشيخ يفسره ما ذكره الإمام الغزالي في الإحياء في توضيح معنى قدرة العباد حيث قال بعد الحديث عن انفراد الله سبحانه بخلق أفعال العباد: (الاقتصاد في الاعتقاد هو أنها مقدورة بقدرة الله تعالى اختراعاً، وبقدرة العبد على وجه آخر من التعلق يعبر عنه بالاكتساب).

<sup>(</sup>٢) مبتدأ، خبرُهُ حكمه.

لا يخرج شيء عن قضائه وقدره.

ولا تفهم ذلك إلا بمثال: ولعلك شاهدت صندوق الساعات التي بها تتعرف أوقات الصلُّوات وإن لم تشاهده، فجملة ذلك أنه لا بدُّ فيه من آلة على شكل أسطوانة تحوي مقداراً من الماء معلوماً، وآلة أخرى مجوفة موضوعة فيها فوق الماء، وخيط مشدود أحد طرفيه في هذه الآلة المجَّوفة، وطرفه الآخر في أسفل ظرف صغير موضوع فوق الآلة المجوَّفة، وفيه كُرَّة وتحته طاس، بحيث لو سقطت الكرة وقعت في الطاس وسمع طنينها، ثم تثقب أسفل الآلة الأسطوانية ثقباً بقَدْرِ معلوم ينزل الماء منه قليلاً قليلاً فإذا النخفض الماء النخفضت الآلة المجوَّفة الموضوعة على وجه الماء، فامتد الخيط المشدود بها فحرك الطرف الذي فيه الكرة تحريكاً يقرِّبه من الانتكاس إلى أن ينتكس، فتتدحرج منه الكرة وتقع في الطاس وتطنُّ، وعند انقضاء كلِّ ساعة تقع واحدة، وإنما يتقدر الفصل بين الوقعتين بتقدير خروج الماء والخفاضه وذلك بتقدير سَعَة الثقب الذي يخرج منه الماء، ويعرف ذلك بطريق الحساب. فيكون نزول الماء بمقدار مُقَدِّر معلوم، بسبب تقدير سعة الثُقّبة بقدر معلوم، ويكون انخفاض أعلى الماء بذلك المقدار وبه يَتَقَدّر، وانخفاض الآلة المجوفة وانجرار الخيط بها المشدود، وتَولَّدُ الحركة في الظرف الذي فيه الكرة، وكل ذلك يتقدّر بتقدر سببه، لا يزيد ولا ينقص. ويمكن أن يجعل وقوع الكرة في الطاس سبباً لحركة أخرى، وتكون الحركة الأخرى سبباً لحركة ثالثة. وهكذا إلى درجات كثيرة، حتى تتولد منها حركات عجيبة مقدرة بمقادير محدودة. وسببها الأول نزول الماء بمقدار معلوم,

فإذا تصورت هذه الصورة، فاعلم أن واضعها يحتاج إلى ثلاثة أمور:

أولها: التدبير وهو الحكم بأنه ما الذي ينبغي أن يكون من الآلات والأسباب والحركات حتى يؤدي إلى حصول ما ينبغي أن يحصل؟ وذلك هو(الحكم).

والثاني: إيجاد هذه الآلات التي هي الأصول، وهي الآلة الأسطوانية لتحوي الماء، والآلة المجوَّفة لتوضع على وجه الماء والخيط المشدود بها والظرف الذي فيه الكرة والطاس الذي تقع فيه الكرة وذلك هو (القضاء).

الثالث: نَصْب سَبَب يوجب حركة مقدرة محسوبة محدودة. وهو ثقب أسفل الآلة ثقبة مقدرة السّعة، ليحدث بنزول الماء منها حركة في الماء تؤدي إلى حركة وجه الماء بنزوله، ثم إلى حركة الآلة المجوَّفة الموضوعة على وجه الماء بنزوله، ثم إلى حركة الظرف الذي فيه الكرة، ثم إلى حركة الظرف الذي فيه الكرة، ثم إلى حركة الكرة، ثم إلى الصدمة بالطاس إذا وقع ثم إلى الطنين الحاصل منها، ثم إلى تنبيه الحاضرين واستماعهم، ثم إلى حركتهم في الاشتغال بالصلوات والأعمال عند معرفتهم بانقضاء الساعة، وكل ذلك يكون بقدر معلوم ومقدار مقدّر، بسبب تقدر جميعها بقدر الحركة الأولى، وهي حركة الماء.

فإذا فهمتَ أن هذه الآلاتِ أصولٌ لا بدَّ منها للحركة، وأن الحركة لا بدَّ من تقدرها ليتقدَّر ما يتولَّد منها، فكذلك فافهم حصول الحوادث المقدَّرة التي لا يتقدَّم منها شيء ولا يتأخَّر، إذا جاء أجلها، أي حضر سببها. وكل ذلك بمقدار معلوم ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِلغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرَا الطلاق : ٣].

فالسموات والأفلاك والكواكب والأرض والبحر والهواء، وهذه الأجسام العظام في العالم كتلك الآلات، والسبب المحرك للأفلاك والكواكب والشمس والقمر بحساب معلوم، كتلك الثقبة الموجبة لنزول الماء بقَدْر معلوم، وإفضاء حركة الشمس والقمر والكواكب إلى حصول الحوادث في الأرض، كإفضاء حركة الماء إلى حصول تلك الحركات المفضية إلى سقوط الكرة المعرّفة لانقضاء الساعة، ومثال تداعي حركات السماء إلى تغيير الأرض، هو أن الشمس بحركتها(١) إذا بلَغَتْ إلى المشرق

<sup>(</sup>١) فيما يظهر لنا.

#### الأصل السادس: في السمع والبصر

وأنه تعالى سميع بصير، يسمع ويرى، لا يعزُب عن سمعه مسموع وإن خفي، ولا يعبب عن رؤيته مرثيّ وإن دق، ولا يحجب سمعه بُعْلا، ولا يدفع رؤيتَه ظلامٌ، يرى من غير حدقة ولا أجفان، ويسمع من غير أصمخة ولا آذان، كما يعلم من غير قلب، ويبطش بغير جارحة، ويخلق بغير آلة، إذ لا تشبه صفاتُه صفاتِ الخلق كما لا تشبه ذاتُه ذاتَ الخلق.

张 恭 恭

فاستضاء العالم، وتيسَّر على الناس الإبصار، فيتيسَّر عليهم الانتشار في الاشتغال، فإذا بلغتُ المغرب تعذَّر عليهم ذلك، فيرجعوا إلى المساكن. وإذا قَرُبتُ من وسط السماء وسامتَت (١) رؤوس أهل الأقاليم حميَ الهواء واشتد القيظ وحصل نضجُ الفواكه، وإذا بَعُدَت حصل الشتاء واشتد البرد، وإذا توسطت حصل الاعتدال فظهر الربيع وأنبتت الأرض وظهرت الخضرة.

وقس بهذه المشهورات التي تعرفها الغرائب التي لا تعرفها، فاختلاف هذه الفصول كلها مقدّرة بقدر معلوم، لأنها منوطة بحركات الشمس والقمر، ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ بِحُسَبَانِ ﴾[الرحمن: ٥]، أي حركتها بحساب معلوم فهذا هو (التقدير). ووضع الأسباب الكلية، هو (القضاء)، والتدبير الأول الذي هو كلمح البصر، هو (الحكم).

وكما أن حركة الآلة والخيط والكرة ليست خارجة عن مشيئة واضع الآلة، بل ذلك هو الذي أراده بوضع الآلة، فكذلك كل ما يحدث في العالم من الحوادث، شرّها وخيرها، نَفْعها وضرّها، غير خارج عن مشيئة الله تعالى، بل ذلك مراد الله تعالى ولأجله دبَّر أسبابه، وهو المعني بقوله: ﴿ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ ﴾ [هود: ١١٩] وتفهيم الأمور الإلهية بالأمثلة العرفية عسير. ولكن المقصود من الأمثلة التنبيه، فدَعُ المثال وتنبَّه للغرض، واحذر من التمثيل والتشبيه ".

<sup>(</sup>١) سامتت: قابلت وقربت.

 <sup>(</sup>٢) من قوله: (اعلم ص ٢٧ السطر قبل الأخير وحتى هنا غير موجود في مخطوطة جمعة الماجد)

<sup>(</sup>١) أصمخة: جمع صمخ، وهو باطن الأذن المفضي إلى الرأس.

#### الأصل الثامن: في الأفعال

وأنه لا موجود سواه إلا وهو حادث بفعله، وفائض من عدله، على أحسن الوجوه وأكملها، وأتمها وأعدلها.

وأنه حكيم في أفعاله، عادل في أقضيته، لا يقاس عدله بعدل العباد. إذ العبد يُتصوَّر منه الظلم من الله تعالى ـ سبحانه ـ فإنه لا يُصادِف لغيره ملكاً حتى يكون تصرفه فيه ظلماً.

فكل ما سواه من إنس وجن، وشيطاني ومَلَكِ، وسماء وأرض، وحيوان ونبات، وجوهر وعَرَضِ، ومُدرَكِ ومحسوس، حادث اخترعه بقدرته بعد العدم اختراعاً وإنشاء، بعد أن لم يكن شيئاً، إذ كان في الأزل موجوداً وحده، ولم يكن معه غيره. فأحدث الخلق إظهاراً لقدرته وتحقيقاً لما سبق من إرادته ولما حقّ في الأزل من كلمته، وهي قوله: «كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرَف» (1) لا لافتقاره إليه، ولا لحاجته.

وأنه متفضل بالخلق والاختراع والتكيف، لا عن وجوب، ومتطول<sup>(٢)</sup> بالإنعام والإصلاح لا عن لزوم، فله الفضل والإحسان والنعمة والامتنان، إذ كان قادراً على أن يصب على عباده أنواع العذاب، ويبتليّهم بضروب الآلام والأوصاب<sup>(٣)</sup>. ولو فعل ذلك لكان منه عدلاً ولم يكن<sup>(٤)</sup> منه قسحاً ولا ظلماً.

#### الأصل السابع: في الكلام

وأنه متكلمٌ آمرٌ ناهِ، واعدٌ متوعَدٌ بكلامٍ أزليَّ قديم، قائمٍ بذاته، لا يشبه كلامُه كلامُ الخلق، كما لا يشبه ذاته ذوات الخلق. فليس بصوت يحدث من انسلال هواء واصطكاك (١٠) أَجْرام، ولا حَرفٍ ينقطع بإطباق شفة أو تحريك لسان.

وأن القرآن والتوارة والإنجيل والزبور كتبه المنزلة على رسله، وأن القرآن مقروء بالألسنة، مكتوب في المصاحف، محفوظ في القلوب، وأنه مع ذلك قديم قائم بذات الله تعالى، لا يقبل الانفصال والافتراق بالانتقال إلى القلوب والأوراق.

وأن موسى عليه السلام سمع كلام الله بغير صوت ولا حرف، كما يرى الأبرارُ ذاتَ الله سبحانه في الآخرة من غير جوهر ولا شكل ولا لون ولا عَرَضْ. وإذا كانت له هذه الصفات، كان حياً عالماً قادراً مريداً سميعاً بصيراً متكلماً، بالحياة والعلم والقدرة والإرادة، والسمع والبصر والكلام، لا بمجرد الذات (٢).

 <sup>(</sup>١) قال جماعة من الحفاظ ليس بحديث، وقال القاري: معناه صحيح. وهو غير موجود في المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) متطول: متفضل متمنن.

<sup>(</sup>٣) الأوصاب: جمع وصب وهو المرض الدائم وقد يطلق على التعب.

 <sup>(</sup>٤) في المخطوطة: ولم يكن ذلك في حقه تعالى قبحاً وظلماً.

<sup>(</sup>١) اصطك الشيئان: صك أحدهما الآخر، أي دفعه بقوة، أو ضربه (الوسيط).

 <sup>(</sup>٢) وهذا اعتقاد المعتزلة إذ ينفون صفات المعاني (العلم، والقدرة والإرادة، . . )، ويثبتون الصفات المعنوية (كونه سبحانه عليماً، قديراً مريداً. . )، ومذهبهم مردود بالأدلة من القرآن والسنة.

#### الأصل التاسع: في اليوم الآخر

وأنه تعالى يفرِّقُ بالموت بين الأرواح والأجسام، ثم يعيدها إليها عند الحشر والنشور فيبعث من في القبور ويُحصَّل ما في الصدور، فيرى كلِّ مكلَّف ما عمله من خير أو شر مُخضراً، ويصادف دقيق ذلك وجليه مسَطَّراً، في كتاب، لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ويُعرَّفُ كلُّ واحد مقدار عمله، خيره وشره بمعيار صادق، يعبَّر عنه بالميزان وإن كان لا يساوي ميزان الأعمال ميزان الأجسام الثقال، كما لا يساوي الأسطرلاب<sup>(۱)</sup> الذي هو ميزان المواقيت، والمسطرة التي هي ميزان المقادير، والعَروض الذي هو ميزان الأشعار، سائر الموازين.

ثم يحاسبُهُم على أفعالِهِم وأقوالِهِم، وسرائرِهم وضمائِرِهم، ونياتِهِم وعقائِدِهم، مما أبدَوْهُ أو أخفوه، فإنهم يتفاوتون فيه إلى مُناقَشٍ في الحساب، وإلى مُسامح فيه، وإلى من يدخل الجنة بغير حساب.

وأنهم يساقون إلى الصراط وهو جسر ممدود بين منازل الأشقياء ومنازل السعداء، أحدُّ من السيف، وأدقُّ من الشّعرة، يخفّ عليه من استوى في الدنيا على الصراط المستقيم الذي يوازيه في الخفاء والدقة، ويتعثر به من عدل عن سواء السبيل المستقيم إلا من عُفي عنه بحكم الكرم.

وأنهم عند ذلك يُسألون، فَيَسْأَلُ الله تعالى (٢) من شاءَ من الأنبياءِ عن تبليغ الرسالةِ، ومن شاء من الكفار عن تكذيب المرسلين، ومن شاء من

 (١) الأسطُرلاب: جهاز استعمله المتقدمون في تعيين ارتفاعات الأجرام السماوية ومعرفة الموقت والجهات الأصلية. (وسيط)

(٢) زيادة من المخطوطة .

وأنه يثيب (1) عباده على الطاعات بحكم الكرم والعدل لا بحكم الاستحقاق واللزوم، إذ لا يجب عليه فعل، ولا يتُصور منه ظلم، ولا يجب لأحد عليه حق.

وإن حقه في الطاعات واجب على الخلق بإيجابه على لسان أنبيائه، لا بمجرد العقل، ولكنه بعث الرسل وأظهر صدقهم بالمعجزات الظاهرة فبلغوا أمره ونهيه، ووعده ووعيده، فوجب على الخلق تصديقهم فيما جاؤوابه.

杂 泰 泰

<sup>(</sup>١) پثيب: يجزي ويعطي.

#### الأصل العاشر: في النبوة

وأنه تعالى خلق الملائكة وبعث الأنبياء، وأيَّدهم بالمعجزات.

وأن الملائكة كلهم عباده ﴿ لَا يَسْتَكَمِّرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ (١) ﴿ إِنَّ المَسْبَحُونَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ (٢) ﴾ [الأنبياء: ٢٠] وأن الأنبياء رسله إلى خلقه. وينتهى إليهم وحيه بواسطة الملائكة فينطقون عن وحي يوحى لا عن الهوى.

وأنه بعث النبيَّ الأميَّ القرشيِّ محمداً ﷺ برسالته إلى كافة العرب والعجم، والجن والإنس، فنسخ بشرعه الشرائع، وجعله سيد البشر، ومنع كمال الإيمان بشهادة التوحيد، وهو قولُ: (لا إلله إلا الله) ما لم يقترن بها شهادة الرسول، وهو قولُ: المحمد رسول الله؟

وأَلزَم الخلق تصديقَه في جميع ما أخبر به عنه في أمر الدنيا والآخرة، وألزَمهم اتباعه والاقتداء به فقال: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنّهُ وَأَلزَمهم الله سبحانه، إلا أمرهم فأننه والحشر: ٧]. فلم يغادر شيئاً يقربهم من الله سبحانه، إلا أمرهم به، ودلَّهم على سبيله. ولا شيئاً يقربهم إلى النار، ويبعدهم عن الله تعالى إلا نهاهم عنه، وعرَّفهم طريقه. وإنّ ذلك أمور لا يُرشد إليها مجرد العقل والرأي والذكاء، بل هي أسرار يكاشف بها من حظيرة القدس قلوب الأنبياء.

والحمد لله على ما أرشد وهدى، وأظهر من أسماته الحسنى، وصفاته العليا، والصلاة والسلام على محمد المصطفى، خاتم الأنبياء، وعلى آله وأصحابه، وسلم كثيراً.

(١) يستحسرون: يتعبون ويكلون.

(٢) فَتَرَ فُتُوراً: لان بعد شدّة، أو سكن بعد جدّة ونشاط (الوسيط).

المبتدعة عن السنّة، ومن شاء من المسلمين عن أعمالهم، فيسأل الصادقين عن صدقهم، والمنافقين عن نفاقهم.

ثم يُساق السعداء إلى الرحمن وفداً، والمجرمون إلى جهنم ورداً، ثم يأمر بإخراج الموحِّدين من النار بعد الانتقام حتى لا يبقى في النار من في قلبه مثقال ذرة من الإيمان، ويخرج بعضهم قبل تمام العقوبة والانتقام بشفاعة الأنبياء والعلماء والشهداء ومن له رتبة الشفاعة.

ثم يستقر أهل السعادة في الجنة مُنَعّمين أبد الآبدين، ممتّعين بالنظر إلى وجه الله تعالى .

ويستقر أهل الشقاوة في النار مرددين تحت أنواع العذاب، مُبْعَدين عن النظر بالحِجَاب إلى وجه الله تعالى، ذي الجلال والإكرام.

#### خاتمة في التنبيه على الكتب التي تطلب فيها حقيقة هذه العقيدة:

اعلم أن ما ذكرناه هو الحاصل من علوم القرآن، أعني جمل ما يتعلق منها بالله واليوم الآخر. وهي ترجمة العقيدة التي لا بد أن ينطوي عليها قلب كل مسلم، بمعنى أنه يعتقده ويصدق به تصديقاً جزماً، ووراء هذه العقيدة الظاهرة رُتبتان:

إحداهما: معرفة أدلة هذه العقيدة الظاهرة من غير خوض على أسرارها.

والثانية: معرفة أسرارها ولباب معانيها وحقيقة ظواهرها.

والرتبتان جميعاً ليستا واجبتين على جميع العوام، أعني أن نجاتهم في الآخرة غير موقوفة عليهما، ولا فوزهم موقوف عليها، وإنما الموقوف عليهما كمال السعادة. وأعني بالنجاة الخلاص من العذاب، وأعني بالفوز الحصول على أصل النعيم، وأعنى بالسعادة نيل غايات النعيم.

فالسلطان إذا استولى على بلدة وفتحها عنوة، فالذي لم يقتله ولم يعذبه فهو ناج وإن أخرجه عن البلدة، والذي لم يعذبه ومع ذلك مكّنه من المقام في بلدته مع أهله وأسباب معيشته فهو مع ذلك فائز بالنجاة، والذي خلع عليه وأشركه في ملكه واستخلفه في مملكته وإمارته فهو مع النجاة والفوز سعيد. ثم زيادة درجات السعادات لا تنحصر.

واعلم أن الخلق في الآخرة ينقسمون إلى هذه الأصناف، بل إلى أصناف أكثر منها، وقد شرحنا ما أمكن من شرحها في كتاب التوبة فاطلبه في كتاب (إحياء علوم الدين).

والرتبة الأولى من الرتبتين، وهي معرفة أدلة هذه العقيدة، وقد أودعناها (الرسالة القدسية) في قدر عشرين ورقة، وهي أحد فصول كتاب قواعد العقائد من كتاب الإحياء.

وأما أدلتهامع زيادة تحقيق وزيادة تأنق في إيراد الأسئلة والإشكالات، فقد أودعناها في كتاب (الاقتصاد في الاعتقاد) في مقدار مئة ورقة، فهو كتاب مفرد برأسه، يحتوي لباب علم المتكلمين. ولكنه أبلغ في التحقيق، وأقرب إلى قرع أبواب المعرفة من الكلام الرسمي الذي يصادف في كتب المتكلمين. وكل ذلك يرجع إلى الاعتقاد لا إلى المعرفة، فإن المتكلم لا يفارق العامي إلا في كونه عارفاً. وكون العامي معتقداً. بل هو أيضاً معتقد عرف مع اعتقاده أدلة الاعتقاد، ليؤكد الاعتقاد ويُسمَره (١٦)، ويحرسه عن تشويش المبتدعة، لا ليحل عُقدة (٢) الاعتقاد إلى انشراح المعرفة.

فإن أردت أن تستنشق شيئاً من روائح المعرفة صادفت منها مقداراً يسيراً مبثوثاً في كتاب الصبر والشكر وكتاب المحبة وباب التوحيد من أول كتاب التوكل وجملة ذلك من كتاب الإحياء. وتصادف منها قدراً صالحاً يعرفك كيفية قرع باب المعرفة في كتاب (المقصد الأسنى في معاني أسماء الشالحسنى) لا سيما في الأسماء المشتقة من الأفعال.

وإن أردت صريح المعرفة بحقائق هذه العقيدة من غير مجمجة (٣) ولا مراقبة، فلا تصادفه إلا في بعض كتبنا المضنون بها على غير أهلها. وإياك أن تغتر وتحدث نفسك بأهليته، فتشرئب (٤) لطلبه، فتستهدف للمشافهة بصريح الرد، إلا أن تجمع ثلاث خصال:

إحداها: الاستقلال في العلوم الظاهرة ونيل رتبة الإمامة فيها.

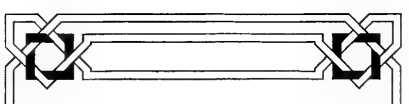
والثانية: انقلاع القلب عن الدنيا بالكلية بعد محو الأخلاق الذميمة، حتى لا يبقى فيك تعطش إلا إلى الحق، ولا اهتمام إلا به، ولا شغل إلا فيه، ولا تعريج إلا عليه.

 <sup>(</sup>١) في المطبوعة يستمره والتصحيح من المخطوطة ومعنى يُسَمَّره أي: يشده (كما في القاموس المحيط).

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: ولا تنحل عقيدة. والتصحيح من المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) مجمجمة: مَجْمَحَ الكلامَ: لم يبينه.

 <sup>(</sup>٤) اشرأب للشيء: مدعنقه لينظر إليه.



## القِسَّمُ الثَّانِي في الأعمال لظاهرة

الأصل الأول : في الصلاة.

الأصل الثانى : في الزكاة والصدقة.

• الأصل الثالث: في الصيام.

• الأصل الرابع: في الحج.

الأصل الخامس : في قراءة القرآن.

• الأصل السادس: في ذكر الله عزُّ وجلَّ.

• الأصل السابع: في طلب الحلال.

● الأصل الثامن: في القيام بحقوق

المسلمين.

• الأصل التاسع: في الأمر بالمعروف.

الأصل العاشي : في اتباع السنة.

원 원 생

<sup>(</sup>١) القريحة: الطبع. (المحيط)

 <sup>(</sup>۲) الرين: ران الثوب ريناً: تطبع وتدنس، وران على قلبه الذنب: قسا قلبه لاقتراف الذنب بعد الذنب. والران والرين: الغطاء والحجاب الكثيف، والدنس، وما غطى القلب من القسوة. (الوسيط).

## القِسَّمُ الثَّانِي في الأعمال الظاهرة

وهي عشرة أصول:

#### الأصل الأول: في الصلاة

قال الله تعالى: ﴿ وَأَقِيرِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيّ ﴾ [طنه: ١٤]، وقال النبيُّ عماد الدين (١٤)، واعلم أنك في صلاتك مناج ربك، فانظر كيف تصلي، وحافظ فيها على ثلاثة أمور لتكون من جملة المحافظين على الصلاة والمقيمين لها، فإن الله تعالى إنما يأمر بالإقامة ويقول: ﴿ وَأَقِيمِ الصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، وليس يقول صلُّ أَو صَلُوا. ويثني على المحافظين على الصلاة فيقول: ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ وَالْمِنْوِنَ بِقِدْ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهُمْ يُعَافِظُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٤].

الأول: المحافظة على الطهارة، بأن يُسْبغ (٢) الوضوء قبل الصلاة، وإسباغها أن يأتي بجميع سنُنها وأذكارها المروية عند كل وظيفة منها ويحتاط أيضاً في طهارة ثيابه، وطهارة بدنه، وطهارة الماء الذي يتوضأ به احتياطاً لا ينفتح عليه باب الوسواس فإن الشيطان يوسوس في الطهارة فيضيع أكثر أوقات العبادة (٣).

واعلم أن المقصود من طهارة الثوب \_ وهو القِشْرُ الخارج \_ ثم من طهارة البدن \_ وهو اللب الباطن .

وطهارة القلب عن نجاسات الأخلاق المذمومة، أهم طهارة كما

١) رواه البيهقي عن ابن عمر يسند ضعيف ورواه الطبراني والديلمي.

<sup>(</sup>٢) يسبغ: يتم.

 <sup>(</sup>٣) في المخطوطة: فإن الشيطان بوسواس الطهارة يضيع أوقات أكثر المُبّاد.

سنذكرها في القسم الثالث.

لكن لا يبعد أن يكون لطهارة الظاهر أيضاً تأثير في إشراق نورها على القلب فإنك إذا أسبغت الوضوء، واستشعرت نظافة ظاهرك، صادفت في قلبك انشراحاً وصفاءً كنت لا تصادفه من قبل، وذلك لسر العلاقة التي بين عالم الشهادة وعالم الملكوت. فإن ظاهر البدن من عالم الشهادة، والقلب من عالم الملكوت بأصل فطرته. وإنما هبوطه إلى عالم الشهادة كالغريب عن جبلته.

وكما تنحدر من معارف القلب آثار إلى الجوارح، فكذلك يرتفع من أحوال الجوارح أنوار إلى القلب. ولذلك أمروا بالصلاة مع أنها حركات الجوارح التي هي من عالم الشهادة، ولذلك جعلها رسول الله عليه في الدنيا ومن الدنيا. قال: احبب بلي من دنياكم ثلاث. . . الالما الحديث. فلا يستبعد أن يفيض من طهارة الظاهر أثر على الباطن. ففي بدائع صنع الله أمور أعجب من هذا.

إذ قد عرف بالتجربة، أن المُجامع في حال المباشرة، لو أدمن النظر إلى بياض مشرق أو حمرة قانية حتى غلبت تلك الصورة على نفسه، مال لون المولود إلى ذلك اللون الذي غلب عليه، وأن الجنين أول ما يتحرك في البطن، تميل صورته إلى الحسن، إن كانت الأم مشاهدة في تلك الحالة لصورة حسنة، بحيث غلبت تلك الصورة على نفسها. ولذلك أمر رسول الله على المباشر عند مباشرته أن يُحضرَ في قلبه إرادة إصلاح المولود، ويدعو الله بذلك فيقول: «اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا» (٢) حتى يفيض الله سبحانه مبادئ الصلاح على الروح التي يخلقها عند إلقاء البذر في محل الحرث بواسطة الصلاح الغالب على قلب الحارث، كما

وها نحن الآن نقرع باباً عظيماً من معرفة عجائب صنع الله في الملك والملكوت. وإلى قريب منه يرجع سر الشفاعة في الآخرة فلنجاوزه.

فغرضنا الآن ذكر الأعمال دون المعارف، وقد أشممناك شيئاً يسيراً من أسرار الطهارة الظاهرة، فإن كنت لا تصادف بعد الطهارة وإسباغ الوضوء شيئاً من الصفاء الذي وصفناه، فاعلم أن الدَّرَنَ الذي عرض على قلبك من كدورات شهوات الدنيا وشواغلها، اقتضى كلال(١) حس القلب فصار لا يحس باللطائف والأشياء الخفية اللطيفة، ولم يبق في قوته إلا إدراك الجليات إن بقي، فاشتغل بجلاء قلبك وتصفيته، فذلك أوجب عليك من كل ما أنت فيه.

المحافظة الثانية: أن تحافظ على سنن الصلاة وأعمالها الظاهرة، وأذكارها وتسبيحاتها، حتى تأتي فيها بجميع السنن والآداب والهيئات، كما جمعناها في كتاب (بداية الهداية)(٢). فإن لكل واحد منها سراً، وله تأثير في القلب كما نبهنا عليه في تأثير الطهارة، بل أشد وأبلغ، وشرح ذلك يطول. وأنت إذا أتيت بذلك انتفعت به وإن لم تعلم أسراره، كما ينتفع شارب الدواء بشربه، وإن لم يعرف طبائع أخلاطه ووجوه مناسبته لمرضه.

واعلم أن الصلاة صورة صوّرها ربّ الأرباب، كما صور الحيوان مثلاً، فروحها النية والإخلاص وحضور القلب، وبدنها الأعمال، وأعضاؤها الأصلية الأركان، وأعضاؤها الكمالية الأبعاض (٣) فالإخلاص والنية فيها يجري مجرى الروح، والقيام والقعود يجري مجرى البدن، والركوع والسجود يجري مجري مجرى والسجود

<sup>(</sup>١) رواه النسائي والحاكم من حديث أنس بإسناد جيد وضعفه العقيلي، ولكن لم يرد في الحديث لفظة (ثلاث)، ولا في شيء من طرقه كما ذكر الحافظ ابن حجر وقال: لفظ ثلاث يفسد المعنى.

<sup>(</sup>۲) رواه الجماعة عن ابن عباس.

<sup>(</sup>١) كلال: تعب، إعياء.

<sup>(</sup>٢) وهو كتاب مستقل للإمام. (مطبوع)

<sup>(</sup>٣) الأبعاض: جمع بعض، وهو الجزء من الشيء.

بالطمأنينة وتحسين الهيئة، يجري مجرى حسن الأعضاء وحسن أشكالها والوانها، والأذكار والتسبيحات المودعة فيها تجري مجرى آلات الحس المودعة في الرأس والأعضاء كالعينين والأذنين وغيرهما، ومعرفة معاني الأذكار وحضور القلب عندها، يجري مجرى قوة الحس المودعة في آلات الحسّ كقوة السمع وقوة البصر والشم والذوق واللمس في معانيها.

واعلم أن تقربك بالصلاة، كتَقرب بعض خدم السلطان بإهداء وصيفة (١) إلى السلطان. واعلم أن فقد النية والإخلاص من الصلاة كفقد الروح من الوصيفة، والمهدي للجيفة الميتة مستهزئ بالسلطان فيستحق سفك الدم.

وفقد الركوع والسجود، يجري مجرى فَقْدِ الأعضاء، وفقد الأذكار يجري مجرى فقد العينين من الوصيفة، وجدْع الأنف والأذنين، وعدم حضور القلب وغفلته عن معرفة معاني القرآن والأذكار كفقد السمع والبصر مع بقاء جرم الحدقة والأذن. ولا يخفى عليك أن من أهدى وصيفة بهذه الصفة، كيف يكون حاله عند السلطان.

واعلم أن قول الفقيه في الصلاة الناقصة ألفاظها وسننها: إنها صحيحة ، كقول الطبيب في الوصيفة المقطوعة أطرافها: إنها حية وليست بميتة . فإن كان ذلك كافياً في التقرب بها إلى السلطان ونيل الكرامة منه فاعلم أن الصلاة الناقصة صالحة أيضاً للتقرب بها إلى الله سبحانه ونيل الكرامة .

وإن أوشك أن يُركة ذلك على المُهدي ويُزْجر، فلا يبعد مثل ذلك في الصلاة، فإنها قد تُرد على المصلي كالخرقة الخَلِقة (٢) كما ورد في الخد (٣).

واعلم أن أصلَ الصلاةِ التعظيمُ والاحترامُ، وإهمالُ آداب الصلاة يناقض التعظيمَ والاحترام.

المحافظة الثالثة: أن تحافظ على روح الصلاة، وهي الإخلاص وحضور القلب في جملة الصلاة واتصاف القلب في الحال بمعانيها، فلا تسجد ولا تركع إلا وقلبك خاشع متواضع على موافقة ظاهرك، فإن المراد خضوع القلب لا خضوع البدن، ولا تقل: «الله أكبر» وفي قلبك شيء أكبر من الله تعالى، ولا تقل: "وجُّهت وجهى" إلا وقلبك متوجه بكل وجهه إلى الله ومعرض عن غيره. ولا تقل: ﴿ٱلْحَكَّمُدُ لِلَّهِ﴾ [الفاتحة: ٢]، إلا وقلبك طافح بشكر نعمه عليك فرح به مستبشر. ولا تقل: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتُمِينُ﴾ [الفاتحة: ٥]، وإلا وأنت مستشعر ضعفك وعجزك، وأنه ليس إليك ولا إلى غيرك من الأمرشيء . وكذلك في جميع الأذكار والأعمال ، وشرح ذلك يطول، وقد شرحناه في كتاب الإحياء فجاهد نفسك في أن تردّ قلبك إلى الصلاة حتى لا تغفل من أولها إلى آخرها، فإنه لا يكتب للرجل من صلاته إلا ما عقل منها، فإن تعذر عليك الإحضار\_وما أراك إلا كذلك\_ فانظر، فإن كان قدر الغفلة مقدار ركعتين، فلا تُعِدِ الصلاة ولكن افهم أن النوافل(١١) جوابر الفرائض، فتنفّل بمقدار أن يحضر القلب فيها في مقدار ركعتين، فكلما زادت الغفلة، زد في النوافل حتى يحضر قلبك، مثلاً في عشر ركعات بمقدار أربع ركعات وهو قدر فرضك، فمن رحمة الله عليك أن قبل منك جُبْران الفرائض بالنُّوافل. فهذه أصول المحافظة على الصلاة.

 <sup>(</sup>١) الوصيف: الخادم (غلاماً كان أو جارية)، وربما قبل للجارية وصيفة.

<sup>(</sup>٢) الخلقة: البالية.

 <sup>(</sup>٣) أخرج الطبراني في الأوسط من حديث أنس بسند ضعيف والطيالسي والبيهقي في الشعب من حديث عبادة بن الصامت: ٤... ومن صلى لغير وقتها، ولم يسبخ =

وضوءها، ولم يتم ركوعها ولا سجودها ولا خشوعها، عرجت وهي سوداء مظلمة، تقول: ضيعك الله كما ضيعتني حتى إذا كانت حيث شاء الله، لفت كما يلف الثوب الخلق، فيضرب بها وجهه الإحياء: ١/ ٢٢٥.

النوافل: جمع نافلة وهو ما تفعله مما لم يفرض عليك أو يجب عليك فعله من العبادات والنوافل أيضاً العطايا. ورد "جبر نقصان الفرائض بالنوافل" رواه أصحاب السنن والحاكم وصححه.

#### الأصل الثاني: في الزكاة والصدقة

قال الله سبحانه: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ٱلْبَتَتَ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُلْبُلَةِ مِاثَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١]. وقال رسول الله ﷺ: «هلك الأكثرون إلا من قال بالمال هكذا وهكذا»(١).

فاعلم أن إنفاق المال في الخيرات أحدُ أركان الدين، وإنما سر التكليف به بِعَدد أي بعدد ما يرتبط به من مصالح البلاد والعباد، وسد الخلات (٢) والفاقات فإن المال محبوب الخلق، وهم مأمورون بحب الله، ويَدَّعون الحب بنفس الإيمان، فجعل بذل المال معياراً لحبهم، وامتحاناً لصدقهم في دعواهم، فإن المحبوبات كلَّها تُبذل لأجل المحبوب الأغلب حبّه على القلب، فانقسم الخلق فيه إلى ثلاث طبقات:

الطبقة الأولى: الأقوياء، وهم الذين أنفقوا جميع ما ملكوا ولم يدخروا لأنفسهم شيئاً فهؤلاء صدقوا ما عاهدوا الله عليه من الحب، كما فعل أبو بكر الصديق، إذ جاء بماله كله فقال له: رسول الله ﷺ: "ماذا أبقيت لنفسك"؟ فقال: "الله ورسوله" وقال لعمر رضي الله عنه: "ماذا أبقيت لنفسك"؟ قال: "مثله"، أي مثل ما أتيت به، فقال ﷺ: "بينكما مثل ما بين كلمتيكما"(").

الطبقة الثانية: المتوسطون وهم الذين لم يقدروا على إخلاء اليد عن المال دفعة واحدة، ولكن أمسكوه لا للتنعم، بل للإنفاق عند ظهور محتاج

إليه، فهم يقنعون في حق أنفسهم بما يقوّيهم على العبادة، وإذا عرض محتاج بادروا إلى سد خَلّته وحاجته، ولم يقتصروا على قدر الواجب من الزكاة وإنما غرضهم الأظهر في الإمساك ترصّد الحاجات.

الطبقة الثالثة: الضعفاء، وهم المقتصرون على أداء الزكاة الواجبة، فلا يزيدون عليها ولا ينقصون منها، فهذه درجاتهم، وبذل كل واحد على مقدار حبه لله، وما أراك تقدر على الدرجة الأولى والثانية، ولكن اجتهد حتى تجاوز الدرجة الثالثة إلى أواخر طبقات المقتصدين المتوسطين، فتزيد على الواجب ولو شيئاً يسيراً، فإن مجرد الواجب حدّ البخلاء. قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِن يَسَتَلَكُنُوهَا فَيُحْيِكُم بَّنَخُلُوا ﴾ [محمد: ٣٧] أي يستقصي عليكم فتبخلوا. فاجتهد أن لا ينقضي عليك وقت إلا وتتصدق بشيء وراء الواجب. ولو بكسرة خبز، فترتفع بذلك عن درجة البخلاء. فإن لم تملك شيئاً فليست الصدقة كلها في المال، لكن كل كلمة طيبة، وشفاعة ومعونة في حاجة، وعيادة مريض، وتشييع جنازة، وفي الجملة أن تبذل شيئاً مما تقدر عليه من جاه ونفس وكلام، لتطييب قلب مسلم. فيكتب جميع ذلك لك صدقة.

#### وحافظ في زكاتك وصلاتكَ وصدقتك على خمسة أمور:

الأول: الإسرار، فإن في الخبر: «أن صدقة السر تطفئ غضب الرب»(١)، «والذي يتصدق بيمينه بحيث لا تعلم شماله هو أحد السبعة الذين يظلّهم الله يوم لا ظل إلا ظله»(٢)، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُوَوَّهُمَا اللهُ عَالَى: ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُوَوَّهُمَا اللهُ عَالَى: ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُوَوَّهُمَا اللهُ عَالَى: ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُوَوَّهُمَا اللهُ عَلَى النفس وهو مهلك، ينقلب في القلب \_ إذا وضع الرياء، فإنه غالب على النفس وهو مهلك، ينقلب في القلب \_ إذا وضع الإنسان في قبره \_ في صورة حية أي يؤلم إيلام الحيّة، والبخل ينقلب في صورة عقرب. والمقصود في كل الإنفاق الخلاص من رذيلة البخل، فإذا

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المستد.

<sup>(</sup>٢) النَّخلات: جمع خلَّة وهي الحاجة والفقر.

 <sup>(</sup>٣) أحرجه أبو داود والترمذي والحاكم وصححه من حديث ابن عمر وليس فيه قوله:
 ابينكما مثل ما بين كلمتيكما

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال: حسن.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

امتزج به الرياء، كان كأنه جعل العقرب غذاء الحية، فما تخلص من العقرب ولكن زاد في قوة الحية، إذ كل صفة من الصفات المهلكات في القلب إنما غذاؤها وقوتُها إجابتها إلى مقتضاها.

الثاني: أن تحذر من المنّ، وحقيقته أن ترى نفسك محسناً إلى الفقير متفضلاً عليه، وعلامته أن تتوقع منه شكراً، أو تستنكر تقصيره في حقك وممالأته عدوك استنكاراً يزيد على ما كان قبل الصدقة، فذلك يدل على أنك رأيت لنفسك عليه فضلاً، وعلاجه أن تعرف أنه المحسن إليك بقبول حق الله منك. فإن من أسرار الزكاة تطهير القلب، وتزكيته عن رذيلة البخل وخبث الشح، ولذلك كانت الزكاة مطهرة، إذ بها حصلت الطهارة، فكأنها غُسالة نجاسة، ولذلك ترفع رسول الله على وأهل بيته من أخذ الزكاة. وقال عليه السلام: (إنها أوساخ أموال الناس)(1) فإذا أخذ الفقير منك ما هو طُهرة لك فله الفضل عليك. أرأيت لو كان فَصَاد فصَدك مجاناً، وأخرج من باطنك الدم الذي تخشى ضرره في الحياة الدنيا أكان الفضل لك أم له؟ فالذي يُخرج من باطنك من باطنك رذيلة البخل وضررها في الحياة الآخرة أولى بأن تراه متفضلاً.

الثالث: أن تخرجه من أطيب أموالك وأجودها قال الله تعالى: ﴿ وَيَعْمَلُونَ لِللَّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ [النحل: ٦٢]، وقال الله: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا اللَّهُ يَعْمَدُ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ ﴾ [البقرة: ٣٦٧]. وقال ﷺ: ﴿إن الله لا يقبل إلا الطيب (٢) يعني الحلال، فإن المقصود من هذا إظهار درجة الجب، والإنسان يؤثر الأحب إليه بالأنفَس دون الأخسّ.

الرابع: أن تعطي بوجه طلق مستبشر، وأنت به فرحان غير مستكره. قال رسول الله ﷺ: «سبق درهم مئة ألف» (٣) وإنما أراد ما يعطيه عن بشاشة

وطيبة نفس من أنْفَسِ مالِهِ وأجوده، فذلك أفضل من مثة ألف مع الكراهة.

الخامس: أن تتخير لصدقتك محلاً تزكو به الصدقة. وهو المتقي العالم الذي يستعين بها على طاعة الله عزَّ وجلّ وتقواه، أو الصالح المعيل ذو الرحم. فإن لم تجتمع هذه الأوصاف فتزكو الصدقة بآحادها أيضاً. ورعاية الصلاح أصل الأمور، فما الدنيا إلا بُلْغة (۱) للعبّاد وزاد لهم إلى المعاد، فليُصرَف إلى المسافرين إليه، المتخذين هذه الدار منزلاً من منازل الطريق. قال رسول الله ﷺ: «لا تأكلُ إلا طعام تقيَّ ولا يأكل طعامَكَ إلا تقيّ "(۱).

 <sup>(</sup>١) روى مسلم في صحيحه: (إن الصدقة أوساخ الناس) وهي تطهير للمال ولكنها من جانب
 آخر حق للفقير طيبة له .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي بلفظ: «إن الله طيب يحب الطيب».

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي وابن حبان في صحيحه من حديث أبي هريرة .

<sup>(</sup>١) البلغة: ما يكفى من العيش.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن.

#### الأصل الثالث: في الصيام

قال رسول الله عَلَيْ يقول الله سبحانه: «كل حسنة بعشر أمثالها، إلى سبع مئة ضعف، إلا الصيام، فإنه لي وأنا أجزي به (١) وقال عليه السلام: «لكل شيء بابٌ وبابُ العبادة الصوم»(٢).

وإنما كان الصوم مخصوصاً بهذه الخواص لأمرين:

أحدهما: أنه يرجع إلى كفّ نفسي، وهو عملٌ سريٌ لا يطلع عليه أحد غير الله تعالى لا كالصلاة والزكاة وغيرها.

والثاني: أنه قهر لعدو الله، فإن الشيطان هو العدو. ولن يقوى العدو إلا بواسطة الشهوات، والجوع يكسر جميع الشهوات التي هي آلة الشيطان، فلذلك قال عليه الصلاة والسلام: "إن الشيطان ليجري من ابن آدم مجرى الدم فضيقوا مجاري الشيطان بالجوع"(")، وهو سر قوله ﷺ: "إذا دَخَلَ رمضانُ فُتِحَت أبوابُ الجنان، وعُلِقت أبوابُ النيران، وصُفَدت الشياطين، ونادى مناد: يا باغي الخير هلم، ويا باغي الشر أقْصِر"(١٤)

واعلم أن الصوم، بالإضافة إلى مقداره، على ثلاث درجات، وبالإضافة إلى أسراره، على ثلاث درجات:

أما درجات مقداره: فأقلها الاقتصار على شهر رمضان، وأعلاها صوم داود عليه السلام، وهو أن تصوم يـوماً وتفطر يومـاً. ففي الخبر

الصحيح (١)، أن ذلك أفضل من صوم الدهر، وأنه أفضل الصيام وسرّه أن من صام الدهر صار الصوم له عادة، فلا يحس بوقعه في نفسه بالانكسار، وفي قلبه بالصفاء، وفي شهواته بالضعف، فإن النفس إنما تتأثر بما يردُ عليها لا بما مَرَنَت (١) عليه، فلا يبعد هذا، فإن الأطباء أيضاً ينهون عن اعتياد شرب الدواء. وقالوا: «من تعود ذلك لم ينتفع به إذا مرض، إذ يألفه مزاجه فلا يتأثر به».

واعلم أن طب القلوب قريب من طب الأبدان، وهو سر قوله على لعبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما لما كان يسأله عن الصوم فقال عليه الصلاة والسلام: «صُمْ يوماً وأَفْطِرْ يوماً». فقال أريد أفضل من ذلك فقال عليه السلام «لا أفضل من ذلك» (٢)، ولذلك لما قيل لرسول الله على «إن فلاناً صام الدهر» فقال عليه السلام: «لا صامَ ولا أَفْطَر» (٤). كما قالت عائشة .. رضي الله عنها ـ لرجل كان يقرأ القرآن يُهذُرِمُهُ (٥): «إن هذا ما قرأ القرآن ولا سكت».

وأما الدرجة المتوسطة فهو أن تصوم ثلث الدهر ومهما صمت، الاثنين والخميس وأضفت إليه رمضان، فقد صمت من السنة أربعة أشهر وأربعة أيام، وهو زيادة على الثلث، لكن لا بد أن ينكسر يوم من أيام التشريق، وترجع الزيادة إلى ثلاثة أيام، ويتصور أن ينكسر في العيدين يومان فتكون ثلاثة أيام، فترجع الزيادة إلى يوم واحد، فتأمل حسابه تعرفه. فلا ينبغي أن ينقص من هذا القدر صومك، فإنه خفيف على النفس، وثوابه جزيل.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك في الزهد يسند ضعيف.

٣) متفق عليه دون قوله: افضيقوا مجاريه بالجوع».

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وقال: غريب، والحاكم صححه على شرطهما.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>۲) مرنت: اعتادت وألفت.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) أخرج النسائي نحوه، والترمذي، وإستاده صحيح.

<sup>(</sup>٥) الهذرمة: الإسراع في القراءة والكلام.

#### الأصل الرابع: في الحج

قال الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَ ٱلنَّاسِ حِنُّمُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وقال ﷺ: "من ماتَ ولم يحجّ، فليمُتْ إِنْ شَاءَ يهودياً وإِنْ شَاء نصرانياً"(١)، وقال ﷺ: "بني الإسلام على خمس... "(٢). الحديث.

وللحج أعمال ظاهرة ذكرناها في كتاب الإحياء. وننبهك الآن على آداب دقيقة، وأسرار باطنة.

#### أما الآداب فسبعة:

الأول: أن ترتادَ للطريق رفيقاً صالحاً، ونفقةً طيبةً حلالاً، فالزادُ الحلالُ ينور القلبَ، والرفيقُ الصالحُ يذكّر الخيرَ ويزجرُ عن الشر.

الثاني: أن يخلّيَ يده عن مال التجارة كيلا يتشعب فكره، وينقسم خاطره ولا يصفو للزيارة قصده.

الثالث: أن يوسع في الطريق بالطعام ويطيّب الكلام مع الرفقاء والمُكاري<sup>(٣)</sup>.

الرابع: أن يترك الرَّفَثُ<sup>(٤)</sup> والجدّال والتحدّث بالفضول في أمر الدنيا، بل يقصر لسانه بعدمهمات حاجاته على الذكر<sup>(٥)</sup> وتلاوة القرآن.

(١) أخرجه ابن عدي والترمذي وقال: غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

(٢) متفق عليه من حديث ابن عمر.

(٣) المكاري: صاحب الدواب التي يؤجرها للمسافرين.

(٤) الرفث: قول الفحش.

(٥) في المطبوعة: الفكر.

#### وأما درجات أسراره فثلاث:

أدناها: أن يقتصر على الكفّ عن المُفطّرات، ولا يكف جوارحه عن المكاره، وذلك صوم العوام وهو قناعتهم بالاسم.

الثانية: أن تضيف إليه كف الجوارح، فتحفظ اللسان عن الغيبة والعين عن النظر بالرّيبة وكذا سائر الأعضاء.

الثالثة: أن تضيفَ إليه صيانة القلبِ عن الفكر والوسواس، وتجعله مقصوراً على ذكر الله عزَّ وجلٌ، وذلك صومُ خصوصِ الخصوصِ وهو الكمال في الصوم.

ثم للصيام خاتمة بها يَكْمُلُ، وهو أن يفطر على طعام حلال لا على شُبهة، وأن لا يستكثر من أكل الحلال بحيث يتدارك ما فاته ضَحْوة، فيكون قد جمع بين أكلتين دفعة واحدة، فتثقل معدته وتقوى شهوته، ويبطل سرّ الصوم وفائدته، ويُفضي إلى التكاسل عن التهجّد، وربما لم يستيقظ قبل الصبح، وكلّ ذلك خُسران وربما لا توازيه فائدة الصوم.

الاستعباد. ولذلك قال ﷺ: ﴿لَبَّيْكَ بِحَجةٍ حَمَّا تَعبِّداً ورقًّا ۗ (١).

الفن الثاني: إن هذا السَّفَر وُضعَ على مثال سَفَر الآخرة، فلْيتذَكّر المريدُ بكل عملٍ من أعماله أمراً من أمور الآخرة موازياً له، فإن فيه تذكرة للمعتبر المستبصر.

فتذكّر من أول سَفَرِكَ عند وَداعِكَ أهلك، وداع الأهلِ في سكرات الموت، ومن مفارقة الوطن الخروجَ من الدنيا، ومن ركوب الجمل ركوب الجنازة، ومن الالتفاف في أثواب الإحرام الالتفاف في أثواب الكفن، ومن دخول البادية إلى الميقات ما بين الخروج من الدنيا إلى ميقات القيامة، ومن هُولِ قُطَّاع الطريقِ سؤالَ مُنكرِ ونكير (٢٦)، ومن سباع البوادي عقارب القبر وديدانه، ومن انفرادِكَ عن أهلك وأقاربِكَ وحشة القبرِ ووحدتَهُ، ومن التلبية إجابة داعي الله عزَّ وجلّ عند البعث، وكذلك في سائر الأعمال فإن في كل عمل سراً وتحته رمزاً، يتنبه له كل عبد بقَدْر استعداده للتنبه، بصفاء قلبه وقصور همه على مهمات الدين.

\* \* \*

(١) أخرجه البزار والدارقطني في العلل من حديث أنس.

(۲) الملكان اللذان يسألان الميت في قبره.

الخامس: أن يركب زاملة (١) دون المحمل، ويكون رفّ الهيئة أشعث أغبر، غير متزين، بل على هيئة المساكين، حتى لا يُكتَبَ في جملة المُترفّهين (٢).

السادس: أن ينزل عن الدابة أحياناً ترفيهاً للدابة وتطييباً لقلب المكاري، وتخفيفاً للأعضاء بالتحرك، ولا يحمّل الدابة ما لا تطيق، بل يرفق بها ما أمكن.

السابع: أن يكون طيَّبَ النفس بما أنفقَ من نفقةٍ، وبما أصابَهُ من تعب وخسران، وأن يرى ذلكَ من آثار قبول الحج فيحتسب الثواب عليه.

وأما أسراره فكثيرة نرمز منها إلى فَنين:

أحدهما: أنه وُضِعَ بدلاً عن الرّهبانية التي كانت في المِلَلِ كما ورد به الخبر (٣). فجعل الله سبحانه الحج رهبانية لأمة محمد على فشرّف البيت العتيق، وأضافه إلى نفسه، ونَصَبّه مقصداً لعباده، وجعلَ ما حواليّه حرماً لبيته تفخيماً لأمره، وجعلَ عرفات كالميدان على فِنَاءِ حَرَمِهِ وأكّد حرمة البموضع بتحريم صيدِهِ وشجرِهِ ووضَعَه على مثال حضرة الملوك ليقصده النُووَّارُ من كل فج عميق، شعثاً (٤) غُبْراً (٥)، متواضعين لرب العالمين، خضوعاً لجلاله، واستكانة لعزَّتِه، مع الاعتراف بتنزهه عن أن يكتنفه بيت، أو يحويه مكان، ليكون ذلك أبلغ في رقهم وعبوديتهم. ولذلك كلفهم أعمالاً غريبة لا تناسب الطبع والعقل، ليكون إقدامهم بحكم محض العبودية، وامتثال الأمر من غير معاونة باعثِ آخرٍ، وهذا سر عظيم في العبودية، وامتثال الأمر من غير معاونة باعثِ آخرٍ، وهذا سر عظيم في

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: راحلة، والزاملة: هي الناقة يحمل عليها متاعه ويركب غيرها.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: المترفين.

 <sup>(</sup>٣) سئل رسول الله 義義 عن الرهبانية والسياحة فقال: «أبدلنا الله بها الجهاد والتكبير على كل شَرَف» رواه أبو داود عن أبى أمامة .

<sup>(</sup>٤) في المطبوعة: ضعفاء.

 <sup>(</sup>٥) غُبْر: جمع أغبر، ومعنى أغبر ما لونه الغبرة، وهي هنا كناية عن التقشف وإذلال النفس.

عنهما \_: ﴿ لأَنْ أَقُرا إِذَا زُلُزِلَتْ ﴾ ﴿ والقارعة » أَتَدَبُّر هما أَحَب إِلَي مِن أَنْ أَقَرأُ ﴿ البقرة وآل عمران ﴾ تهذيراً .

الثاني: أن تتشوق في بعض الأوقات إلى أقصى درجات الفضل فيه، وذلك بأن تقرأه في الصلاة قائماً، خصوصاً في المسجد، وبالليل، لأن القلب في الليل أصفى لأنه أفرغ. فإنك وإن خلوت بالنهار فَتَرَدُّد الخلق وحركاتهم في الشغالهم، تُحرِّك باطنك، وتشغلك، خصوصاً إن كنت تتوقع أن تُطلب لُشغلٍ من الأعمال والأشغال. وكيفما قرأته، ولو مضطجعاً من غير طهارة فلا تخلو عن الفضل، فإن الله تعالى أثنى على الجميع، وقال: ﴿ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللهَ قِينَما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ [آل عمران: ١٩١]. ولكن ما ذكرناه في زيادة الفضل.

فإن كنتَ من مريدي الآخرة، فلا يسهل عليك ترك الفضل، وقد قال علي ـ رضوان الله عليه ـ «من قَرأ القرآن وهو قائمٌ في الصلاة، فله بكل حرف مئة حسنة، ومن قرأ القرآن في غير صلاة وهو على طهارة، فخمس وعشرون حسنة، ومن قرأه على غير وضوء، فعشر حسنات،

الثالث: في مقدار القراءة، وله ثلاث درجات:

أدناها أن يختم في الشهر مرة، وأقصاها أن يختم في ثلاثة أيام مرة. وقال ﷺ: «من قَرَأَ القرآنَ في أقلّ من ثلاث لم يَفْقَهُهُ (١) وأعدلُها أن يختم في الأسبوع مرة. وأما الختم في كل يوم فغيره مستحب.

وإياك أن تتصرف بعقلك فتقول: ما كان خيراً ونافعاً فكلما كان أكثر كان أنفع. فإن عقلك لا يهتدي إلى أسرار الأمور الإلـُهية. وإنما تتلقاها قوة النبوة، فعليك بالاتباع فإن خواص الأمور لا تدرك بالقياس.

أو ما ترى كيف نُدِبْتَ إلى الصلاة ونُهيتَ عنها جميع النهار وأُمرت بتركها بعد الصبح وبعد العصر وعند الطلوع وعند الغروب والزوال وذلك قال رسول الله ﷺ: "أفضلُ عبادة أمتي قراءة القرآن" (١). وقال عليه الصلاة والسلام: "لو كانَ القرآنُ في إهاب ما مستَّه النار (٢). وقال عليه الصلاة والسلام: "ما من شفيع أفضلُ منزلة عندَ الله يومَ القيامةِ منَ القرآنِ لا نبيُّ ولا ملكُّ ولا غيرُه (٢)، وقال عليه السلام: "يقول الله سبحانه: من شَغَلتْه قراءة القرآنِ عن دعائي ومسألتي أعطيتُه أفضلَ ثوابِ الشاكرين (٤).

واعلم أن لقراءة القرآن آداباً ظاهرة وأسراراً باطنة .

#### أما الآداب الظاهرة فثلاثة:

الأول: أن تقرأه باحترام وتعظيم، ولن تلزّم الحرمةُ قلبكَ ما لم تلزم هيئةُ الحرمةِ ظاهرَكَ، وقد عرفتَ كيفيةَ علاقة القلبِ بالجوارحِ ووجهَ ارتفاعِ الأنوار منها إليه.

وهيئة الحرمة: أن تجلس وأنتَ على الطهارةِ ساكناً مطرقاً مستقبلَ القبلةِ غيرَ متكئ ولا متربع ولا نائم، كما تجلس بين يدي المقرئ، وتقرأهُ بترتيلِ وتفخيم وتُؤدّةٍ حرفاً حرفاً من غير هذرمة. قال ابن عباس ـ رضي الله

<sup>(</sup>١) رواه أصحاب السنن من حديث عبد الله بن عمر، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم من حديث النعمان بن بشير، وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطيراني وابن حيان في الضعفاء من حديث سهل بن سعد. وأحمد والدارمي من حديث عقبة بن عامر. ورواه ابن عدي والطبراني والبيهقي من حديث عصمة بن مالك بإسناد ضعيف.

 <sup>(</sup>٣) رواه عبد الملك بن حبيب من رواية سعيد بن سليم مرسلاً، وروى مسلم من حديث أبي أمامة نحوه.

<sup>(</sup>٤) روّى الترمذي نحوه وقال: حسن غريب. ورواه ابن شاهبن بلفظ المؤلف.

ينتهي إلى قدر ثلث النهار وكيف وأثر الفساد ظاهر على قياسك هذا، فإنه كقول القائل: الدواء نافع للمريض، فكلما كان أكثر كان أنفع. وأنت تعلم أن كثرة الدواء ربما يقتل.

#### وأما الأسرار الباطنة فخمسة:

الأول: أن تستشعر في أول قراءتك عظمة الكلام باستشعار تعظيم المتكلم، فتُحضِرَ في قلبكَ العرش والكرسيَّ، والسمواتِ والأرضَ وما بينهما، من الملائكة والجن، والإنس والحيوانات، والنباتات والمعادن. وتذكر أن الخالق لجميعها واحد، وأن الكلَّ في قبضة قدرتهِ، متردِّد بين فضله ورحمته، وأنك تريد أن تقرأ كلامه وتنظر به إلى صفة ذاته، وتطالع جمال علمه وحكمته، وتعلم أنه كما لا يمس ظاهر المصحف إلا المطهّرون بظواهرهم، وهو محجوب عن غيرهم، فكذلك حقيقة معناه وباطنه، محجوب عن باطن القلب، إلا إذا كان مطهراً من كل رجس وخبث من خبائثِ الباطن، وبمثل هذا التعظيم كان عكرمة، إذا نشر المصحف ربما عثيه، يقول: «هذا كلام ربّي، هذا كلام ربي».

واعلم أنه لولا أنَّ أنوار كلامه العزيز وعظمته غُشِّيت بكسوة الحروف لما أطاقت القوة البشرية سماعه لعظمته وسلطانه وسبحات نوره (١٠)، ولولا تثبيت الله عزَّ وجلّ موسى ـ عليه السلام ـ لما أطاق سماعه مجرداً عن كِسوةِ الحروف والأصوات، كما لم يطق الجبل مبادئ تجليه حتى صار دكاً دكاً.

الثاني: أن تقرأ بتدبر معانيه إن كنت من أهله، وكل ما يجري لسانك به في غفلة فأعِدْه، ولا تَعدَّهُ من عملِكَ، لأن الترتيلَ في الظاهر للتمكن من التدبر. قال علي ـ رضي الله عنه ـ: «لا خير في عبادةٍ لا فقه فيها، ولا في قراءة لا تدبُّر فيها».

وإياك أن تصير مشغوفاً بعدد الختمات على نفسك، فلأن تردد آية

(١) رواه أبو ذر الهروي في معجمه من حديث أبي هريرة بسند ضعيف.

الثالث: أن تجتني في تدبرك ثمارَ المعرفةِ من أغصانها، وتقتبسها من أوطانها، ولا الجواهرَ من أوطانها، ولا تطلبِ الترياق من حيثُ تطلبُ منه الجواهر، ولا الجواهرَ من حيث يطلب منه المسك والعود، فإن لكل ثمرةٍ غصناً، ولكل جوهرٍ معدناً، وإنما يتيسر لك هذا بأن تعرف الأصناف العشرة التي حصرنا فيها أقسام القرآن، وهي عشرة معادن.

فما يتعلق من القرآن بالله تعالى، وبصفاته وأفعاله، فاقتبس منه معرفة الجلال والعظمة.

وما يتعلق بالإرشاد إلى الصراط المستقيم فاقتبِسْ منه معرفة الرحمةِ والعطفِ والحكمةِ .

وما يتعلق بإهلاك الأعداء فاقتبس منه معرفة العزّة والاستغناء والقهر والتجبر .

وما يتعلق بأحوال الأنبياء، فاقتبس منه معرفة اللطف والنعمة والفَضل والكرم. وكذلك في كل صنف ما يليق به. فلا تنظرناً إليه بعين

(١) سبحات نوره: سبحات وجه الله: أنواره، وسبحة الله: جلاله (الكليات).

<sup>(</sup>Y) رواه النسائي وابن ماجه بسند صحيح.

واحدة، وشرحُ ذلك يطول.

الرابع: أن تتخلى عن موانع الفهم وهي الأكنّة (١) التي تمنع من الفهم. قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ إِنَّا جَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِيَّةً أَنْ يَغْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَائِمٍ وَقَلَ الله عزَّ وجلّ: ﴿ إِنَّا جَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِيَّةً أَنْ يَغْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَائِمٍ وَقَلَ وسول الله ﷺ: ﴿ لُولًا أَنْ الشياطينَ يحومون على قلوبِ بني آدم لنَظَروا إلى ملكوتِ السماء (٢).

واعلم أن معاني القرآن من جملة الملكوت، وإنما حروفها من عالم الشهادة، والأكنة التي يُبتلى بها المتقي المتعطش إلى الحقّ نوعان، أما ما ابتلي به ضعيف الإيمان من حجاب الشك والجحود، وأما ما ابتلي به المنهمك في الدنيا من حجاب الشهوات المستغرقة للقلب، فذلك جليّ لا يخفى كونه مانعاً من فهم لطائف القرآن واقتباس أنواره فبها حُجِبَ أكثر الخلق.

وأما العُبَّاد المتجرّدون لطريق الله عزَّ وجلّ، فيحجبون بنـوعين خرين:

أحدهما: الوسواسُ الصارفُ للقلب إلى التفكيرِ في النيةِ كيف كانت في الابتداء هل بقيت الآن، وهل هو مخلِصٌ في الحال؟ هذا إن كان في الصلاة، أو الوسواس الصارف للهمّ إلى تصحيح مخارج الحروف والتشكك فيها وإعادتها لأجل ذلك، وهذا يجري في الصلاة وغيرها، فكيف يطالع أسرار الملكوت قلبٌ محجوبٌ مصروفٌ إلى مطالعةِ الشفتينِ وكيفيةِ انطباقهما واللسان والحنك وكيفية انسلال الهواء من اصطكاكهما؟ وهو معنى تقطيع الحروف وتصحيحها.

النوع الثاني: التقليد لظواهر معاني القرآن والجمود عليها، وذلك حجاب عظيم عن الفهم، ولست أعني به التقليدَ الباطل، كتقليد المبتدع،

بل التقليد الحق أيضاً. فإن الحق الذي كُلُفَ الخلقُ اعتقادَهُ له درجات، وله مبدأ ظاهر وهو كالقشر في المثال، وله غور باطن وهو كاللّباب. قال رسول الله ﷺ: "إنَّ للقرآن ظاهراً وباطناً، وحداً ومطلعاً» ((). فالجامد على الظاهر الظان أنه ليس وراءه مرقىً يرتقى إليه. كيف يتصور أن تنكشف له الأسرار، فقد كُلف الخلقُ مثلاً أن يعتقدوا أن الله تعالى يُرى، ولكن للرؤية ظاهر وسرّ، فمن اعتقد أن رؤية الله تعالى مناسبة للرؤية التي يألفها الإنسان في هذا العالم، كيف يتصور أن يتطلع على سرّ قوله تعالى: ﴿ لَن تَرَينِ ﴾ [الأعراف: ٣١]، وكيف يفهم أن ذلك ممتنع في هذه الحياة الدنيا بهذه العين الموقوفة على ملاحظة الجهات والأقطار وكيف يدرك قوله: ﴿ لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ [الأنعام: ٢٢]. ويكفيك هذا المثال الواحد، فلسنا نكشف لك أكثر من هذا، ولسنا نقصد في هذا الأصل إلا التلويحات لمبادئ الأسرار تشويقاً للمستعدين نها.

الخامس: أن لا تقتصر على اقتباس الأنوار، بل تضيف إليها اقتباس الأحوال والآثار، وذلك أن لا تقرأ آية إلا وأن تصير بصفتها، فيكون لك بحسبٍ كل فهمٍ حالٌ ووجدٌ:

فعند ذكر الرحمة، وعند المغفرة، تستبشر كأنك تطير من الفرح. وعند ذكر الغضب وشدة العقاب، تتضاءل كأنك تموت من الفزع.

وعند ذكر الله وأسمائه وعظمته تتطأطأ وتتصاغر حتى كأنك تنمحق من مشاهدة الجلال.

وعند ذكر الكفار ما يستحيل عليه من ولد وصاحبة، تنكسر وتغض صوتك كأنك تنطمس من الحياء، وكذلك في كل صنف من الأصناف العشرة، وذلك يطول.

أكنة: أغطية أو ستائر، وهي الحجب التي تحجب الأشياء وتحول دون رؤيتها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد عن أبي هريرة بنحوه.

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه عن ابن مسعود.

وليظهر أثر ذلك على جَوارحك من بكاءٍ عندَ الحزنِ، وعرقِ جبينٍ عند الحياءِ، واقشعرارِ الجلدِ، وارتعاد الفرائص عند الهيبة والجلال، وانبساط في الأعضاء واللسان والصوت عند الاستبشار وانقباض فيها عند الاستشعار.

فإذا فعلت ذلك اشترك في نيل حظ القرآن، جميعُ أعضائك، وفاضت آثار القرآن على عوالمك الثلاثة، أعني: عالَم الملكوت(١)، وعالَم الجبروت(٢)، وعالَم الشهادة(٣). واعلم أنك مركبٌ من العوالم الثلاثة ففيك من كل عالم جزء.

واعلم أن محض أنوار المعرفة تفيضُ من عالم الملكوت إلى سرّ القلب، لأنه أيضاً من الملكوت، وأما آثارها من الخشية والخوف والسرور والهيبة وسائر الأحوال، فإنها تهبط من عالم الجبروت، ومهبطها الصدر الذي هو عالم الجبروت، وهو عالم آخر من عوالمك، كتَّينا عنه بالصدر كما كتَّينا عن الأول بالقلب، لأن عالم الجبروت بين عالم الملكوت وعالم الشهادة، كما أن الصدر بين القلب والجوارح، وأما البكاء والشهيق والاقشعرار وارتعاد الفرائص فتنزل من عالم الشهادة، ومهبطها الجوارح لأنها من عالم الشهادة، وما أراك تفهم من القلب غير اللحم الصنوبري الشكل، ومن الصدر غير العظم المحيط به، فإنك لا تدرك من كل شيء إلا غلافه وقشره، وما أبعدك عن درك الحقائق، فإن هذا يوجد للبهائم والميت، ولا تنزل عليه أنوار المعارف والعلوم ولا آثارها من الخشية والميبة والسرور.

فإن أردت أن تستنشق شيئاً من روائح هذه الأسرار ـ وما أراك تريد ـ فقد أخذ الشيطان بمخنقك بحبال الشّهوات، فعليك بباب التوحيد من أول كتاب التوكل إن أردته (في الإحياء).

واعلم أن القرآن كالشمس، وفيضانُ أسرارِ المعارف منه على القلب كفيضان أنوارِ الشمسِ على الأرض، وسريانُ آثار الخوف والخشية والهيبة وسائر الأحوال منه على الصدر كسريان حرارة الشمس في باطن الأرض، تابعاً لإشراق الأنوار، فإن الخشية أثر نور المعرفة، ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْمُلَمَّةُ ﴾ [فاطر: ٢٨] فانتشار الحركات والتغيرات إلى الجوارح من البكاء والعرق والاقشعرار والارتعاد، منبعثُ من آثار الخشية، وسائرُ الأحوالِ، كحركة أجزاء الأرض بتصاعد الأبخرة والأدخنة منها، بتصعيد حرارة الشمس، فالحركة تبع الحرارة، والحرارة تبع النور، والنورُ تبع وقوع المحاذاة بين الأرض والشمس.

فاجتهد بأن تحاذي بوجه قلبك شطر شمس القرآن وتستضيء بأنواره. كذلك فإن لم تطق ذلك فاصغ إلى النداء الوارد من جانب الطور الأيمن، فإن آنست من جوانبه ناراً، فخذ منه قبساً وأشعل منه سراجاً، فإن كان زيتك صافياً يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار، فإذا مسته النار انبعث منه الضياء، ووجدت على النار هدى، وقام في حقك مقام الشمس المنتشرة الإشراق والضياء، والله يهدي من يشاء والله واسع المغفرة.

<sup>(</sup>١) عالم الغيب المختص بالأرواح والنفوس. التعريفات للجُرجاني.

<sup>(</sup>٢) عالم العظمة أي عالم الأسماء والصفات الإلنهية وعند الأكثرين عالم الأوسط (أي بين الملك والملكوت) وهو رأي الإمام الغزالي كما يقول بعد أسطر. انظر التعريفات للإمام الحرحاني.

<sup>(</sup>٣) عالم المحسوسات ويعبر عنه أيضاً (بمالم الملك).

إلى تكلفٍ في صرفِهِ عنه إلى غيره. كما احتيجَ في الثاني إلى تكلفٍ في قرارِهِ معه ودوامِهِ عليه.

والرابع: وهو اللّبابُ ـ أن يستمكنَ المذكورُ من القلب، وينمحيَ الذكر ويخفى، وهو اللّبابُ المطلوب. وذلك بأن لا يلتفت إلى الذكر ولا إلى القلب. بل يستغرق المذكورُ جملتَه، ومهما ظهر له في أثناء ذلك التفات إلى الذكر، فذلك حجاب شاغل، وهذه الحالة التي يعبر عنها العارفون بالفناء، وذلك بأن يفنى عن نفسه حتى لا يحس بشيء من ظواهِرِ جوارحه، ولا من الأشياء الخارجة عنه، ولا من العوارض الباطنة فيه. بل يغيب عن جميع ذلك ويغيب عنه جميع ذلك، ذاهباً إلى ربه أولاً، ثم ذاهباً فيه آخراً.

وإن خطر له في أثناء ذلك أنه فني عن نفسه بالكلية فذلك شوب(١) وكدورة. بل الكمال في أن يفنى عن نفسه، ويفنى عن الفناء أيضاً، فإن الفناء عن الفناء عن

وهذا قد يظنه الفقيه الرسمي، أنه طامات (٢) غير معقولة (٣)، وليس كذلك، بل هذه الحالة لهم \_ بالإضافة إلى محبوبهم \_ كحالتك في أكثر الأحوال بالإضافة إلى محبوبك من جاه أو مال أو معشوق، فإنك قد تصير مُسْتغرقاً لشدة الغضب بالفكر في عدوك، ولشدة التفكر في معشوقك، حتى لا يكونَ فيك مُشَّع لشيء أصلاً، فتتخاطب فلا تَفْهَم، ويَجْتازُ بين يديك غيرُكَ فلا تراه وعيناك مفتوحتان، ويُتكلم عندك فلا تسمَع وما بأُذنيك صَمَم ، وأنت في هذا الاستغراق غافل عن كل شيء وعن الاستغراق أيضاً. فإن الملتفت إلى الاستغراق مُعرض عن المستغرق به .

وإنما سمَّوا هذه الحالة فناءً، وإن كان الشخص والطَّلَلُ باقتين لأن

#### الأصل السادس: في ذكر الله عزَّ وجلَّ في كل حال

قال الله سبحانه: ﴿ وَاذَكُرُوا اللّهَ كَيْيِرًا لَعَلَكُو نُقْلِحُونَ ﴾ [الجمعة: ١٠]، وقال النبيه عَلَيْمَ: ﴿ وَاذَكُرُ اللّمَ رَبِكَ وَبَبَتَلُ إِلَيْهِ بَيْتِيلًا ﴾ [المزمل: ٨]، وقال على الله ومن إعطاء الدكو الله بالغداة والعشي أفضلُ من حَطْم السيوفِ في سبيلِ الله ومن إعطاء المالِ سَحّاً ('')، وقال على : ﴿ أَلا أَنبِئكُم بخيرِ أعمالِكُم وأزكاها عند مليككُمْ، وأرفعها في درجاتِكُم، وخيرٌ لكم من إعطاء الورق والذهب، مليككُمْ، وأرفعها في درجاتِكُم، وخيرٌ لكم من إعطاء الورق والذهب، وخيرٌ لكم من أن تُلقَوْا أعداءكم فتضربوا أعناقَهُم ويضربُوا أعناقِكُم؟ وقالوا: وما ذاك يا رسول الله؟ فقال: ﴿ المُسْتَهْتَرُونَ بذكر الله ، وضَعَ ذكرُ الله عنهمْ أوزارَهُمْ فَوَرَدوا القيامةَ خِفافاً ('').

واعلم أنه قد انكشف لأرباب البصائر أن الذكرَ أفضلُ الأعمال، ولكنْ له أيضاً قشورٌ ثلاثة، بعضها أقربُ إلى اللبٌ من بعض، وله لبٌ وراء القشور الثلاثة. وإنما فَضْلُ القشور لكونها طريقاً إليه.

فالقشر الأعلى منه، ذكر اللسان فقط.

والثاني: ذكر القلب إذا كان القلب يحتاج إلى مراقبة حتى يحضر مع الذكر، ولو ترك وطبعه لاسترسل في أودية الأفكار.

والثالث: أن يستمكنَ الذكرُ من القلب ويستوليَ عليه، بحيث يحتاجُ

<sup>(</sup>١) الشوب: ما اختلط بغيره من الأشياء. أي مازال في نفسه شوائب وكدورة.

 <sup>(</sup>الوسيط) طامات: جمع طامة وهي الداهية، أو جمع طُمَّة: وهي الضلال والحيرة. (الوسيط)

<sup>(</sup>٣) حتى لا تكون من هؤلاء راجع كتاب العبودية للإمام أبن تيمية، ص ٤٤ ط. دار الكتب العلمية الأولى ١٩٨١م. وقد نقلنا فقرات منه في بعث التوكل. فانظرها ص ٢٣٧.

 <sup>(</sup>١) قال العراقي: رويناه من حديث أنس بسند ضعيف وهو معروف من قول ابن عمر رضي الله عنهما كما رواه ابن عبد البر في التمهيد.

٢) رواه الترمذي وابن ماجه والحاكم وصحح إسناده: من حديث أبي الدرداء.

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي والحاكم عن أبي هريرة ورواه الطبراني عن أبي الدرداء. ورواه مسلم بلفظ قريب. والمُسْتهتر بالشيء: الذي فُتن به ولزمه غير مبال بنقد. (الوسيط).

الأشخاصَ والأطلالَ بل سائرُ المحسوساتِ ليس لها حقيقةُ الوجود(١١)، بل الوجود الحقيقي لعالَم الأمرِ والملكوت. والقلب من عالم الأمر. قال الله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ آمْـدِ رَبِّي ﴾ [الإسراء: ٨٥]، والقوالبُ من عالـم الخلق، وأعني بالقلب اللطيفة الذاكرة العارفة التي هي مهبط الأنوار الإللهية دون القلب الظاهر، فإن ذلك من عوالم الخلق، فلا يفهم من هذا إشارة إلى قِدَم الروح وحدوث القالب بل هما حادثان، إنما أعني بالخلق ما تقع عليه المساحة والتقدير، وهي الأجسام وصفاتها. وأعني بعالم الأمرِ ما لا يتطرق إليه التقدير. والعالم الجِسمانيُّ ليس له وجود حقيقي، بل هو من ذلك العالم كالظل من الأجسام، وليس لظل الإنسان حقيقة الإنسان، وليس للشخص حقيقة الوجود، بل هو ظل الحقيقة، والكل من صنع الله تعالى. قال الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهَا وَظِلَالُهُم بِٱلْفُدُوِّ وَٱلْآصَالِ۩﴾ [الرعد: ١٥]. وسجودُ عالَم الأمرِ طَوعٌ لله، وسجودُ الظلال كَرْهٌ، وتحته سرُّ بل أسرار، تحرك أوائلها سلسلةَ المجانين الحمقي، فضلاً عن أواخرها، فلنتجاوزها. فقد أفهمناك ما أرادوه بالفناء. فدع عنك الغيبة والتكذيب بما لم تحط بعلمه كما قال تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَرَ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ ﴾ [يونس: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ لَمْ يَهْـتَدُواْ بِهِـ فَسَيَقُولُونَ هَنْذَا إِفْكَ قَدِيرٌ ﴾

[الأحقاف: ١١]، فإذا فهمت الفناء في المذكور فاعلم أنه أول الطريق، وهو الذهاب إلى الله عزَّ وجلّ، وإنما الهدى بعده، أعني بالهدى هُدى الله كما قال الخليل \_ صلوات الله عليه \_ ﴿ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴾ [الصافات: ٩٩]. فأول الأمر ذهاب إلى الله ثم ذهاب في الله، وذلك هو الفناء والاستغراق به، ولكن هذا الاستغراق أولاً يكون كبرقٍ خاطف قلَّ ما يثبت ويدوم، فإن دام

ذلك صار عادة راسخة وهيئة ثابتة، عرَج به إلى العالم الأعلى وطالع الـوجود الحقيقي الأصفى، وانطبع فيه نقش الملكوت وتجلى له قدس

(١) في المخطوطة: الملأ،

اللاهوت<sup>(۲)</sup>.

وأول ما يتمثل له من ذلك العالم: جواهر الملائكة، وأرواح الأنبياء والأولياء في صور جميلة، يفيض إليه بواسطتها بعض الحقائق ـ وذلك في البداية إلى أن تعلوَ درجته عن المثال، فيكافَحُ بصريح الحق في كل شيء.

فإذا رُدِّ إلى هذا العالم المجازي الذي هو كالظلال، نظر إلى الخلق نظر مترحِّم عليهم لحرمانهم من مطالعة جمال حظيرة القدس، وتعجب منهم في قناعتهم بالظلال، وانخداعهم بعالم الغرور وعالم الخيال، فيكون معهم حاضراً بشخصه، غائباً بقلبه، متعجباً هو من حضورهم، ويتعجبون هم من غيبته.

فهذه ثمرة لُباب الذكر، وإنما مبدؤها ذكر اللسان، ثم ذكر القلب تكلفاً، ثم ذكر القلب طبعاً ثم استيلاء المذكور وانمحاء الذكر. وهذا سر قوله ﷺ: "من أحبَّ أن يَرتعَ في رياضِ الجنةِ فليكثر ذكرَ الله عزَّ وجلّ "(۱)، بل سر قوله: "يفضل الذُكرُ الخفِّي على الذكر الذي تسمعُهُ الحفظةُ سبعين ضعفاً "(۱).

واعلم أن كل ذكر يَشعر به قلبُكَ، تسمعه الحفظة، فإن شعورهم يقارن شعورك، وفيه سر، حتى إذا غاب ذكرك عن شعورك بذهابك في المذكور بالكلية، فيغيب ذكركَ عن شعور الحفظة، وما دام القلبُ يشعر بالذكر، ويلتفت إليه، فهو معرضٌ عن الله عزَّ وجلّ، وغير منفكَّ عن شرثِ خفي حتى تصير مستغرقاً بالواحد الحقّ فذلك هو التوحيد.

وكذلك القول في المعرفة فمن طلب المعرفة للمعرفة فقد قال بالثاني، ومن وجدها، كمثل أن لا يجدها بل يجد المعروف بها، فهو الذي استمكن من حقيقة الوصال، وحلَّ بُحبوحة حظيرة القدس.

<sup>.</sup> 

<sup>(</sup>٢) اللهوت: الألوهية، علم اللاهوت: علم يبحث عن العقائد المتعلقة بالله تعالى. (الوسيط).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة والطبراني من حديث معاذ بسند ضعيف. ورواه الترمذي بلفظ: وإذا مررتم برياض الجنة . ٤، وقال: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>Y) أخرج البيهقي في شعب الإيمان: «يفضل عمل السر على عمل العلانية».

فإن قلت: فلم اختصَّت هذه المكاشفاتُ بحالِ الفناءِ؟ فاعلم أن هذه قصة يطول فيها نظرُ الناظر، وذلك إذا تأملت لم تقصّر عن أن تُدرك كونَ الحواسِّ وعوارضَ النفسِ وشهواتها جاذبة إلى هذا العالم المحسوس، وهو عالم الزور والغرور، ولذلك ينكشف صريح الحق بالموت، لبطلان سلطان الحواس والخيالات المولية بوجه القلب إلى عالم السفل.

فإن قصّر عنك سلطانُ الحواس بالنوم ، طولعت بشيء من الغيب على قدر استعدادك وقبولك وهمّتك ، ولكن بمثال يحتاج إلى التعبير (۱) ، وما عندي أنك لم تصادف من نفسك رؤيا صادقة اطلعت بها على أمر مستقبل ، لكن الخيال لا يفترُ في النوم ، وإن ركدت الخيال ، فلذلك يضعف الاطلاع ولا يخلو من شوّب المثال .

وأما الفناء فعبارة عن حالة تركد فيها الحواس ولا تشتغل، ويسكن فيها الخيال ولا يُشوِّش. فإن بَقِيَتْ في الخيال بقية مغلوبة، لم يؤثر إلا في محاكاة ما يتجلى من عالم القدس، حتى يتمثل الأنبياء والملائكة والأرواح المقدسة في قوالب الخيال.

واعلم أن الإيمان والعلم والذوق ثلاث درجات متباعدة:

فإن العنين (٢) مثلاً يتصور أن يصدق بوجود شهوة الوقاع لغيره، بأن يقبل ذلك ممن يحسن ظنه به، ولا يتهمه بالكذب، وذلك إيمان.

ويتصور أن يعلم بالبرهان وجوده لغيره، وهو علم. ومأخذه قياس أن ينظر إلى شهوته للطعام مثلاً فيقيس بها شهوة الوقاع، وكل ذلك بعيد عن إدراك حقيقة الشهوة بوجودها له.

وكذلك المرض يعرفه العامي الصحيح ويؤمن به، ويعرفه الطبيب الصحيح بالبرهان وهو علم، ومن لم يصر مريضاً لم يحصل له الذوق.

فكذلك القول في الفناء في التوحيد. فالذوق مشاهدة، والعلم قياس، والإيمان قبول بحسن الظن مع الانفكاك عن التهمة.

فاجتهد أن تصير من أهل المشاهدة (١١). فليس الخبر كالمعاينة.

فإن قلت: فقد عظّمت أمرَ الذكر فهل هو أفضل أم قراءة القرآن؟ فاعلم أن قراءة القرآن أفضل للخلق كلّهم إلا للذاهب إلى الله عزّ وجلّ، وهو أفضل للذاهب إلى الله في جميع أحوال بدايته، وفي بعض أحواله في نهايته، فإن القرآن وهو المشتمل على صنوف المعارف والأحوال والإرشاد إلى الطريق، فما دام العبد مفتقراً إلى تهذيب الأخلاق وتحصيل المعارف، فالقرآن أولى به فإن جاوز ذلك واستولى الذكر على قلبه بحيث يرتجى له أن يُقضي به ذلك إلى الاستغراق، فمداومة الذكر أولى به، فإن القرآن يجاذب خاطره، ويَسْرح به، في رياض الجنة. والمريد الذاهب إلى الله تعالى لا ينبغي أن يلتفت إلى الله تعالى وذكره ذكراً واحداً، حتى يدرك درجة الفناء والاستغراق، فلذلك قال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَلَذِكُرُ أَللّهِ أَحْتَ يَدرك درجة الفناء والاستغراق، فلذلك من ينتهي إلى درجة الاستغراق ولا يدوم ولا يثبت عليه، فإذا رُدَّ إلى نفسه فقد تنفعه تلاوة درجة الاستغراق والا يدوم ولا يثبت عليه، فإذا رُدَّ إلى نفسه فقد تنفعه تلاوة القرآن، وهذه حالة نادرة عزيزة كالكبريت الأحمر، يُتحدث به ولا يوجد فتكون تلاوة القرآن أفضل مطلقاً، لأنه أفضل في كل حال، إلا في حال من فتكون تلاوة القرآن أفضل مطلقاً، لأنه أفضل في كل حال، إلا في حال من شغله المتكلم عن الكلام، إذ لُبابُ القرآن معرفة المتكلم بالقرآن، ومعرفة

<sup>(</sup>١) أي تفسير الرؤيا.

<sup>(</sup>٢) العنين: من لا يأتي النساء عجزاً.

<sup>(</sup>١) والذي ورد في الحديث الصحيح: «أن تعبد الله كأنك تراه؟.

جماله والاستغراق به. والقرآن سائق إليه وهادٍ نحوه، ومَن أشرف على المقصد لم يلتفت إلى الطريق.

فإن قلت: فأي الأذكار أفضل؟ فاعلم أن الأفضل ـ كما ذكرناه ـ استيلاء المذكور على القلب. وهو شيء واحد لا كثرة فيه، حتى يختار أفضله، وذلك عين الجمع والتوحيد. وإنما التفرقة والكثرة قبل ذلك، فذلك ما دمت في مقام الذكر باللسان أو القلب، وعند هذا قد ينقسم الذكر إلى الأفضل وغير الأفضل وفضله بحسب الصفات التي يعبَّر عنها بالأذكار.

والصفات والأسماء الواردة في حق الله سبحانه، تنقسم إلى ما هو حقيقة في حق العباد، ومؤولة في حقه سبحانه. كالصبور والشكور والرحيم والمنتقم وإلى ما هو حقيقة في حقه سبحانه وإذا استعمل في حق غيره كان مجازاً.

فمن أفضل الأذكار: (لا إلله إلا الله الحيُّ القيوم)، فإن فيه اسم الله الأعظم، إذ قال رَبِيَّة: قاسم الله الأعظم في آية الكرسي وأول آل عمران (۱)، ولا يشتركان إلا في هذا، وله سرّ يدق (۲) عن فهمك ذكره. والقَدْر الذي يمكن الرمز إليه أن قولك: لا إلله إلا الله يشعر بالتوحيد. ومعنى الوحدانية في الذات والربية (۲) حقيقي في حق الله عزَّ وجلّ، غير مؤوّل، بل هو في حق غيره مجاز ومؤوّل. وكذلك الحي، فإن معنى الحي هو الذي يَشْعُرُ بذاته ويعلم ذاته. والميت هو الذي يَشْعُرُ بذاته ويعلم مؤوّل. والقيوم: يشعر بكونه قائماً بذاته، وأن كل شيء قيامه به، وهذا أيضاً حقيقي لله عزَّ وجلّ غير مؤوّل، ولا يوجد لغيره [بل لا يتصور لغيره] (٤).

وما عداها من الأسماء الدالة على الأفعال كالرحيم والمُقْسط والعَدْل وغيره، فهو دون ما يدل على الصفات، لأن مصادر الأفعال هي الصفات، والصفات أصل والأفعال تبع. وما عداها من الصفات التي تدل على القدرة والعلم والأرادة والكلام والسمع والبصر، فذلك مما يظن أن الثابت منها لله عزَّ وجلّ مفهوم ظواهرها. وهيهات، فإن المفهوم من ظواهرها أمور تناسب صفات الإنسان وكلامه وقدرته وعلمه وسمعه وبصره، بل لهاحقائق يستحيل ثبوتها للإنسان، فيستخرج من هذه الأسامي بنوع من التأويل. فهذه يُنبَّهُكَ على ما يحتمله فهمُك من اختصاص هذه الكلمات بكونها أعظم، ويقرب على ما يحتمله فهمُك من اختصاص هذه الكلمات بكونها أعظم، ويقرب منه قولك: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر) لأن (سبحان الله) للتقديس (۱۱)، وهو حقيقي في حقه. فإن القدس الحقيقي لا يتصور إلا له تعالى. وقولك: (الحمد لله) يشعر بإضافة النعم كلها إليه، وهو حقيقي إذ هو المتفرد بالأفعال كلها تفرداً حقيقياً بلا تأويل. وهو ـ تبارك وتعالى ـ المستوجبُ الحمد وحدَه. إذ لا شركة لأحد معه في فعله أصلاً، كما لا شركة للقلم مع الكاتب في استحقاق المحمدة عند حسن الخطّ.

واعلم أن كل من سواه ممن ترى منه نعمة ، فهو تعالى مُسخُرُ له كالقلم ، فهذا مثال ينبهك على تفرده باستحقاق الحمد. وقولك: (لا إلئه إلا الله ). فقد عرفت أنه التوحيد الحقيقي . وقولك: (الله أكبر) ، فليس المعني به أنه أكبر من غيره . إذ ليس معه \_ سبحانه \_ غيره (٢) حتى يقال أكبر منه ، بل كل ما سواه فهو نور من أنوار قدرته (٣) ، وليس لنور الشمس مع الشمس رتبة المعية ، حتى يقال: إنها أكبر منه . بل رتبة التبعية . بل معناه أنه \_ عزّ وجلّ \_ أكبر من أن يُنال بالحواس ، أو يُدرَكَ جلالُهُ بالعقل والقياس ، بل أكبرُ من أن يُعرِفَ الله \_ تبارك يعرف الله \_ تبارك يُدرِكَ كُنْهَ جلالِه غيرُه ، بل أكبر من أن يعرِفَه غيرُه ، فإنه لا يعرف الله \_ تبارك يُدرك كُنْه جلالِه غيرُه ، بل أكبر من أن يعرف الله \_ تبارك

<sup>(</sup>۱) روى ابن ماجه والترمذي عن أسماء بنت يزيد قوله ﷺ: «اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين وإلهكم إله واحد وفاتحة آل عمران ألم الله لا إلله هو الحي القيوم»، قال الترمذي: حديث حسن. وأخرج الطبراني وابن مردويه: «إن اسم الله الأعظم في ثلاث سور: (البقرة . آل عمران . طله).

<sup>(</sup>٢) يخفي ريغمض،

<sup>(</sup>٣) الربوبية.

<sup>(</sup>٤) زيادة من المخطوطة .

<sup>(</sup>١) للتنزيه.

 <sup>(</sup>۲) من حيث الوجود والذاتي، فوجود ما سواه من المخلوقات وجود عرضي لا يقارن مع وجود الحق سبحانه.

<sup>(</sup>٣) أي من آثار القدرة.

#### الأصل السابع: في طلب الحلال

قَـال الله سبحـانـه وتعـالـى: ﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١]، والحرام خبيث وليس بطيب. فقد قرن ـ عزَّ وجلّ ـ أكل الطيبات بالعبادات.

وقال رسول الله على: "طلب الحلال فريضة على كلَّ مسلم بعد الفريضة "(1) أي بعد فريضة الإيمان والصلاة، وقال على: "من أكل الحلال أربعين يوماً نوَّر الله قلبه، وأجرى ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه" (٢) وفي رواية أخرى: "زهّده الله في الدنيا"، وجاء "إن لله مَلَكاً على بيت المقدس، ينادي كل ليلة: من أكل حراماً لم يُقبل منه صَرْفٌ ولا عَدْل (٣). فالصَّر فُ: النافلة، والعدل: الفريضة. وقال على: "من اشترى ثوباً بعشرة دراهم، وفي ثمنه درهم حرام، لم يقبل الله صلاته ما دام عليه منه شيء (٤).

وقال عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_ : «لو صليتم حتى تكونوا كالحنايا (٥) ، وصُمْتُمُ حتى تكونوا كالأوتاد ، لم يقبل الله ذلك منكم إلا بورع حاجز » وقال : العبادة مع أكل الحرام كبنيان على السُّرُقين (٦) .

(١) أخرجه الطبراني والبيهقي من حديث ابن مسعود رضي الله عنه بسند ضعيف. وقال الهيثمي: حسن.

(٢) لم يرد بهذا اللفظ وإنما ورد: (من أخلص . . ) رواه أبو نعيم في الحلية .

(٣) قال العراقي: لم أقف له على أصل. وللديلمي: "من أكل لقمة من حرام لم تقبل له صلاة.. الحديث منكر.

(٤) رواه أحمد عن ابن عمر بسند ضعيف.

(٥) الحنايا: الأقواس.

(٦) السّرقين: الزبل والكلمة فارسية معربة.

وتعالى - إلا الله . فإن منتهى معرفة عباده ، أن يعرفوا أنه يستحيل منهم معرفته الحقيقية ، ولا يعرف ذلك أيضاً بكماله إلا نبي أو صدِّيق . أما النبي الله فيعبر غنه ويقول : ﴿لا أحصى ثناءً عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك (()) ، وأما الصِّدِّيق فيقول : ﴿العجز عن درك الإدراك إدراك »، فإن تشوَّقت إلى زيادة تحقيق في هذا المعنى واستنكرت قولي : لا يعرف الله إلا الله ، فاطلب معرفة حقيقته بالبرهان من كتاب (المقصد الأسنى في معاني أسماء الله الحسنى) ويكفيك الآن هذا القدر من الرموز إلى أسرار الذكر ، وفضل الأذكار منها .

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ومسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها، والترمذي، وأبو داود،
 والنسائي، وابن ماجه.

#### طيب المطعم وصفاء القلب:

اعلم أن طيبَ المطعم<sup>(١)</sup> له خاصية عظيمة في تصفية القلب وتنويره وتأكيد استعداده لقبول أنوار المعرفة، وفيه سر لا يحتمل هذا الكتاب ذكره. ولكن ينبغي أن تفهم أن درجات الورع أربعة:

الدرجة الأولى: هي التي يجب الفِسْق باقتحامها، وتزول العدالة بزوالها، وهي التي يحرّمها فترى الفقهاء.

الثانية: ورع الصالحين، وهو الحذر عما يتطرق إليه احتمال المحريم، وإن أفتى المفتي بحلِّه بناءً على الظاهر، وهو الذي قال فيه رسول الله ﷺ: الدع ما يَريبُك إلى ما لا يريبك (٢٠).

الثالثة: ورع المتقين: قال النبي ﷺ: «لا يبلغُ العبدُ درجةَ المتقين حتى يتركَ ما لا بأسَ به حذراً ومخافةً ممّا به بأسٌ (٢)، وقال عمر رضي الله عنه: «كنا ندعُ تسعةَ أعشارِ الحلالِ مخافةً الوقوعِ في الحرام». ومن هذا الأصل كان بعضُهُم إذا استحق مئة درهم اقتصر على تسعة وتسعين، ويتركُ الواحدَ حاجزاً بينه وبين النار لخوف الزيادة.

وكان بعضهم يأخذ ما يأخذ بنُقصان حبة، ويعطي ما يعطي بزيادة حبة. ولذلك أخذ عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه أنفه حذراً من ريح المسك لبيت المال كان يوزن بين يديه، وقال: «هل يُنْتَفَعُ إلا بريحه؟».

ومن ذلك أن يتورع عن الزينة وأكل الشهوات، خيفة من أن تغلبَ النفسُ فتدْعوَه إلى الشهوات المحظورة.

ومن ذلك، تزك النظر إلى تجمُّل أهل الدنيا، فإنه يحرك دواعي الرغبة في الدنيا، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدُّنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَّمَّنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا﴾ [طنه: ١٣١] ولذلك قال عيسى ابن مريم ـ عليه السلام ..:

 لا تنظروا إلى أموال أهل الدنيا، فإن بريـق أموالهم يذهب بحـلاوة إيمانكم». ولذلك قال السلف: «من رق ثوبه رق دينه».

فالحلال الطلق الطيب كل حلال انفكَّ عن مثل هذه المخالفة، ولم يحذر فيها آفة (١).

الرابعة: ورعُ الصدّيقين، وهو الحذر عن كل ما لا يراد بتناوله القوة على طاعة الله تعالى، أو كان قد يتطرق إلى بعض أسبابها معصية.

فمن ذلك ما حكي أن ذا النون المصري كان محبوساً جائعاً، فبعثت إليه امرأة صالحة من طيّب مالها طعاماً على يد السجان، فلم يأكل منه واعتذر بأنه جاءني على طبق ظالم أي يدِ السجّان.

ومن ذلك أن بِشْراً الحافي كان لا يشرب الماء من الأنهار التي حفرها السلاطين. وأطفأ بعضهم سِراجاً أشعله غلامه من بيتِ ظالم. وشرب بعضهم دواء فأشارت إليه امرأته بالمشي والتردد. فقال: هذه مشية لا أعرف لها وجهاً، وأنا أحاسب نفسي على جميع حركاتي.

وهذه رتبة أقوام وفَوْا بقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَنَبَ ٱلَّذِى جَآةَ بِهِ مُوسَىٰ فُوزًا وَهُذَا وَكُنْ فُونَ كَثِيرًا وَكُلْمَتُ مَا لَرَ تَعْلَقُواْ أَنْتُمْ مُوسَىٰ فُوزًا وَهُذَا وَكُنْ فُونَ كَثِيرًا وَكُلِمَتُ مُا لَرَ تَعْلَقُواْ أَنْتُمُ وَلَا ءَابَا وُكُمْ قُلِ اللّهُ فَعَدوا كل مَا لَم يكن لله تعالى حراماً. وليس هذا من عُشُك (٣) وعشٌ ناصحك، فادرج واجتهد أن تفي بورع المُدول الذي تفتي به الفقهاء.

## نعم ينبغي أن تضيف إليه شيئين:

أحدهما: أن تحذر عن مواقع غرورهم، ولا تلتفت إلى قولهم: «من وهب في آخر السنة مالَهُ زوجَتَهُ، واستوهب منها مالَهَا، سقطت الزكاة عنهما» فإنهم إن عَنَوْا به أن السلطان لا يطالبهم بالزكاة، لأن مطمح نظره

أي حلاله.

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد والنسائي وابن حبان والترمذي وصححه.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي والحاكم، وابن ماجه. وقال الترمذي: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة (ولم يوجد فيها) وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٢) العش: بيت الطائر، والمقصود هنا ليس من مرتبتك.

ظاهر الملك فهو صدق، ودرجة الفقهاء وفتواهم ذكر ما يتعلق بالظواهر فيحكمون بالبراءة عن الزكاة إذا سقط طلب الساعي، ويحكمون بصحة الصلاة إذا امتنع القتل على السلطان بجريان صورة الصلاة.

إذ ليس بأيديهم من القوانين إلا القانون الذي يستعمله السلطان في السياسة لينتظم أمر المعيشة الدنيوية التي هي منزل من منازل الطريق كما سبق.

وأما أنت، إذا كنت تنظر فيما ينفعك غداً عند جبّار الجبابرة، وسلطان السلاطين، فلا تلتفت إلى هذا. واعلم أن مقصود الزكاة إزالة رذيلة البخل فإنه مهلك، كما قال رسول الله عليه: «ثلاث مهلكات: شعّ مطاعٌ، وهوى مُتّبعٌ، وإعجابُ المرءِ بنفسه الله الله على الزكاة لأجلِ دَرْءِ الزّكاة، تجعلُ الشعّ مطاعاً، فإنه يصير مُطاعاً بإجابته إلى ما يقتضيه. وقبل هذا لم يكن مطاعاً فكيف يكون ذلك مُنْجياً؟

وكذلك من يسيء معاشرة زوجته حتى تنفك له من المهر، فلا يحلُّ له المهر بينة وبينَ الله \_ عزَّ وجل \_ وإن كان الفقية يفتي بسقوطِ المهر وصحة الإبراء. لأن الله تعالى قال: ﴿ فَإِن طِبِّنَ لَكُمْ عَن شَيْء مِنَهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَيَتَا مَرَيْكَ ﴾ [النساء: ٤]، وليس هذا طيبة النفس بل طيبة القالب. والفقيه لا يُمَيَّزُ بين الأمرين، لأن شغفه بقطع الخصومات الظاهرة لا غير.

والحجامة وشرب الدواء البشيع لا تطيب به النفس بل يطيب به القالب، وكذلك كلّ ما يأباه الطبع ويريده العقل لمصلحة البدن في العاقبة . وهذا باب طويل، وأصله أن لا تستحلّ مال غيرك إلا برضاء مطلق صاف.

وينبغي أن لا تأكلَ من السؤال، فإن سألتَ فاحذر أن تسألَ على الملا . فربما يعطي بالحياء، وذلك ليس مقروناً بالرضاء، فإن المستحي يؤثر ألم إزالة الملك على ألم الحياء. ولا فرق بين أن تأخذ ماله بضرب ظاهره

واحذر أيضاً أن يعطيكَ بالدِّينِ، وذلك بأن يعطيَكَ لظنه أنك ورعٌ تقيّ فتأكل بالدَّينِ، ويكون من شرط حلّه أن لا يكون في باطنِك ما لو اطلع عليه المعطي لامتنع من الإعطاء، فلا فرق بين من يأخذ بالتصوّف والتقوى، وليس هو متصفاً به باطناً، وبين من يزعم أنه علوي<sup>(۱)</sup> ليعطى وهو كاذب، وكل ذلك حرامٌ عند ذوي البصائر، وإن أفتى الفقيه بالحل بناءً على الظاهر، بالشرع الشريف الناظر إلى الظاهر (۲).

الثاني (٣): أن تراجع قلبَكَ وإن أفتَوْك، فإن الإثم حزّازُ القلوب، فالذي يضركَ ما حاكَ في قلبك، ولذلك قال رسول الله ﷺ: «استَفْتِ قلبَكَ وإن أفتَوْك»(٤)، ولهذا سر يطول ذكره.

ولكن اعلم على الجملة أن المحذور من الحرام إظلام القلب، والمطلوب من الحلال تنويره، وذلك يتشعب من اعتقادك لا مِنْ نفس المعتَقَد. فمن وطئ امرأة على ظن أنها أجنبية فإذا هي منكوحته حصل إظلام القلب، ولو وطئ أجنبية على ظن أنها زوجته لم يحصل إظلام القلب. وكذلك في النجاسات والطهارات، فالمؤثر في تنوير القلب همّك واعتقادك. فما أمرت بأن تصلي وثوبك طاهر، بل أن تصلي وأنت تعتقد أنه طاهر. فاستشعار الطهارة مؤثّر في إشراق القلب. وإن لم يكن على وَفْق الحال. ولذلك نقول: إن من صلى ثم تذكر أنه كان معه نجاسة. فليس عليه الإعادة على الأصح، لأنه على عليه في أثناء صلاته لما أخبره جبريل عليه السلام بأن عليهما قذراً واستمر فيها. ولذلك يشدد الأمر على المُوسُوس، فإنه ما لم يطمئن قلبه باعتقاده الطهارة، فيجب عليه الاستقصاء والمعاودة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار والطبراني وأبو نُعيم والبيهقي بسندضعيف.

<sup>(</sup>١) أي من نسل على رضى الله عنه (أي من آل بيت رسول الله 點).

<sup>(</sup>٢) بالشرع الشريف. . . إلخ إضافة من المخطوطة غير موجود في المطبوع.

<sup>(</sup>٣) مما ينبغي أن تضيفه إلى الورع.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في التاريخ، ورواه أحمد.

وأولئك قوم شددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم، فهلكوا باستقصائهم كما قال عليه الصلاة والسلام: «هلَكَ المتنطّعون» (١١)، فكذلك في الحلال، أنت مُتَعبّدٌ بما يطمئن إليه قلبُكَ، لا بما يفتي به المفتى، فاشتفْتِ قلبك.

#### أموال الدنيا ليست كلها حرام:

إياك أن تشدّد على نَفْسِكَ فتقول: أموالُ الدنيا كلها حرام، وقد أخبثتها الأيدي العادية (٢)، والمعاملات الفاسدة، فأقنع بالحشيش مترهباً، أو أتناول من الجميع متوسعاً، لا أفصل فيه بين حلال وحرام. بل اعلم قطعاً أن «الحلال بيّن والحرام بيّن، وبينهما أمور متشابهات» (٣).

كذلك كان في عصر رسول الله يَلِيُّ وكذلك يكون أبدَ الدهرِ، فاستمد من السر الذي ذكرناه، فإنك غير متعبَّد بما هو في افسه حلال، بل بما هو في اعتقادك حلال، لا تعرف سبباً ظاهراً في تحريمه، فقد توضأ رسول الله يليُّ من مزادة (١٤) مشرك، وتوضأ عمر - رضي الله عنه - من جرة نصرانية، ولو عطشوا لشربوا منه، وشرَّب الماء النجس حرام، ولكن استصحبوا يقين الطهارة، ولم يتركوها لتوهم النجاسة.

وكذلك كلُّ مالِ صادفتَه في يدِ رجلٍ مجهول عندك حاله، فلك أن تشتري منه وتأكل من ضيافته، تحسيناً للظن بالمسلم، فإن الأصل أن ما في يده فهو حلال، وما تصادفه في يدرجل عرفته بالصلاح فهو أولى بأن تعتقده حلالاً.

نعم يجب الحذر مما تصادفه في يد سلطان ظالم. أو رجل عرفته بالرّبا أو بيع الخمر، فيجبُ الحذر منه حتى تسألَ وتستقصيَ، وتعرف من أين حصل له، فإن ظهر لك جهة حصوله وأنه حلال، فلك أخذه، وإلا فلا،

اعتماداً على علامة الظاهر، وهي قرينة حاله، وهذا إذا كان أكثر أمواله كذلك. فإن كان أكثرها حلالاً فلك أن تأكل منه، وإن تركته فذلك وَرَع. فقد كتب بعض وكلاء ابن المبارك من البصرة إليه يسأله عن معاملة رجل يعامل السلطان، فقال: "إن كان لا يعاملُ غيرَ السلطان فلا تعاملُه، وإن كان يعاملُ غيرة أيضاً فعاملُه،

وبالجملة، الناس في حقك ستة أقسام:

أحدها: أن يكون مجهولاً، فكُلْ من ماله والحذر ليس بواجب. بل هو محض الورع.

الثاني: أن تعرفه بالصلاح فكلُ منه ولا تتورع، فالورعُ فيه وسوسة. فإن أدى إلى الأذى والإيحاش فهو معصيةٌ وحرام، لما فيه من الإيذاء، ولما فيه من سوء الظن بالرجل الصالح.

الثالث: أن تعرفَه بالظلم والرباحتي علمتَ أن كلَّ مالِهِ أو أكثرَهُ حرام كالسلاطين الظلمة وغيرهم، فمالُهُم حرام.

الرابع: أن تعرف أن أكثر أمواله حلال، ولكن لا يخلو من حرام، كرجل له تجارة وميراث، وهو مع هذا في عمل السلطان، فلك الأخذ بالأغلب، لكن الترك من الورع المهم.

الخامس: أن يكون مجهولاً عندك، ولكن ترى عليه علامة الظلم، كالقباء والقلنسوة وهيشة الظلمة، فهذه علامة ظاهرة توجب الحذر، فلا تأكل من ماله إلا بعد التفتيش.

السادس: أن ترى عليه علامة الفسق لاعلامة الظلم، كطول الشارب، وانقسام شعر الرأس قَزعاً (١)، ورأيته يشتم غيره، أو ينظر إلى امرأة. فإن علمت له مالاً موروثاً أو تجارة لم يحرم ماله بذلك، وإن كان أمره مجهولاً

<sup>(</sup>١) المتنطعون: المتشددون، والحديث: رواه الإمام مسلم من حديث ابن مسمود.

٢) العادية: الظالمة.

٣) بيّن: ظاهر. وهذا جزء من حديث رواه البخاري ومسلم.

٤) مزادة: وهي الراوية التي تصنع من الجلد. والحديث أخرجه البخاري ومسلم.

 <sup>(</sup>١) قزعاً: جمع قزعة وهي القطعة أو الخصلة من الشعر. أي يحلق جزءاً ويبقي جزءاً وهو منهي عنه.

عندك فهذا فيه خطر، لأن علامة الفسق أضعف دلالة من علامة الظلم، ولكن الأظهر عندي أنه لا يحرم ماله لأن ظاهر اليد والإسلام يدل على الملك دلالة أظهر من دلالة هذه العلامات على التحريم. وليست هذه الدلالة أقوى من دلالة النصرانية والمجوسية على نجاسة الماء، ولم يلتفت إليهما رسول الله على ولا عمر وضي الله عنه ...

أما علامة الظلم، فتضاهي (١) ما إذا رأينا ظبية تبول في ماء، ثم وحدنا الماء متغيراً، فأمكن أن يكون من طول المُكْثِ، وأمكن أن يكون من البول، فإنه يجب اجتنابه إحالة على السبب الظاهر. ثم وراء ذلك كله، عليه أن يستفتي قلبه، فإذا وجد في قلبه حزازة فليجتنبه، فالإثم حزاز القلوب (٢) وحكاك بالصدور.

ولكن ههنا دقيقة (٣) يغفل عنها أهل الورع، وهي أنه حيث يكون الترك من الورع أو من حزازة في النفس، فلا يجوز الترك والسؤال بحيث يؤذي. فالمجهول إذا قَدَّم إليك طعاماً، فإن سألته من أين؟ استوحش وتأذّى والإيذاء حرام. وسوء الظن حرام. وإن سألت غيره بحيث يدري زاد الإيذاء وإن سألت بحيث لا يدري فقد تجسست وأسأت الظن، وبعض الظن إثم، وتساهلت بالغيبة والتهمة، وكل ذلك حرام، وترك الورع ليس بحرام، فليس لك إلا التلطف بالترك، فإن لم يكن إلا بإيذاء، فعليك أن تأكل. فإن طيبة قلب المسلم وصيانته عن الإيذاء أهم من الورع، فإياك أن تكون من القرّاء المغرورين الذين لا يدركون دقائق الورع.

واعلم أن رسول الله على أكل من صدقة بريرة (٤) ولم يسأل عن

المتصدق. وكان رسول الله ﷺ تُحمل إليه الهدايا فيقبل ولا يسأل. نعم سأل في أول قدومه إلى المدينة عما حُمِل إليه هل هو صدقة أو هدية؟ لأن ذلك ليس فيه إيذاء، ولأن قرينة الحال كانت تقتضي الإمكان في الصدقة والهدية على وتيرة واحدة.

وكان ﷺ يُدعى إلى الضيافات فيجيب ولا يسأل ولم ينقل السؤال إلا نادراً في محل الريبة.

فإن قلت: فإن وقع طعام حرام (١) في سوق فهل يُشترى من ذلك السوق؟ فأقول: إن تحققت أن الحرام هو الأكثر فلا تشتر إلا بعد التفتيش، وإن علمت أن الحرام كثير وليس بالأكثر فلك الشراء، والتفتيش من الورع.

ولقد كان رسول الله ﷺ وأصحابه \_رضوان الله تعالى عليهم أجمعين \_ يشترون في أسفارهم من الأسواق، مع علمهم بأن فيها أهل الربا والغصب وأهل الغلول (٢) في الغنيمة، وكانوا لا يتركون المعاملة معهم.

وهذا الباب يستدعي شرحاً طويلاً (فإن رغبت فيه فطالع كتاب الحلال والحرام من كتب الإحياء لتشهد عند مطالعته بأنه لم يصنف في فنه مثله في التحقيق والتحصيل والإحاطة بجميع التفاصيل).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تضاهي: تشبه،

<sup>(</sup>٢) حزاز: ما لا يطمئن إليه القلب. كما ورد في الحديث الذي رواه البيهقي عن ابن مسعود رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) يريدمسألة دقيقة.

 <sup>(</sup>٤) بريرة: اسم صحابية رضي الله عنها. أي أكل من الصدقة التي أعطيت لبريرة.

<sup>(</sup>١) كأن يكون مالاً مفصوباً.

 <sup>(</sup>٢) الغلول: الذي يأخذ من الغنيمة دون علم الإمام ودون وجه حق.

الظفر بما طلبت.

وإنْ سَخَّرتَ العقلَ في استنباط الحيل لتحصَّل ما يتقاضاه الكلبُ بغضبه ولجاجه (۱)، والفرسُ بحِرْصِهِ وجَشَعِهِ أوفيتَ على العطب، فضلاً عن إدراك مقصود الطلب، فصرت منكوساً فاجراً ظالماً. لأن الظلم وَضْعُ الشيء في غبر موضعه.

ولو رأيت شخصاً جُعل في طاعته ملك وكلب وخنزير، فلم يزل يضطر الملك إلى أن يسجدَ للخنزير والكلبِ. فهل تراه ظالماً مستوجباً اللعنة؟

ولو كوشِفْتَ بحالِك عند منامك أو عند فنائك عن نفسك ـ كما وصفناه في الاستغراق بالله ـ لرأيت كلَّ من أطاع شهوته وغضبه، ساجداً لكلب وخنزير، إذ لم يكن الكلب كلباً لصورته بل لمعناه. وكذلك ترى نفسك بعد الموت، لأن المعاني في عالم الآخرة تستتبع الصور ولا تتبعها، فيتمثل كلُّ شيء بصورة توازي معناه بمقتضى عالم الآخرة، فيُحشر المتكبرون في صِغرِ الذر(٢) يطؤهم من أقبل وأدبر، والمتواضعون أعزّاه.

وأما هذا العالم، فعالم التلبيس<sup>(۳)</sup> فقد يودع معنى الخنزير والكلب في صورة الإنسان فلا تغتر به، فإن ذلك ينكشف يوم تُبلى السرائر، فعليك أن تُحسن صحبة رفقائك الثلاثة، فتكسر شرَة الشهوة بسطوة الغضب، وتقل من غلواء الغضب بخداع الشهوة، وتسلط أحدهما على الآخر، فإن ذلك بليغ جداً في تقويمهما، حتى ينقادا للعقل والشرع، فيستعملهما العقل بحيث ينتفع بهما. كما يستعمل الصائدُ الفرسَ والكلبَ عند الحاجة، ويسكنهما عند الاستغناء. وشرح هذه الرياضة والصحبة طويل ذكرناه في كتاب رياضة النفس من (كتاب إحياء علوم الدين).

وهو ركن من أركان الدين، إذ الدين معناه السفر إلى الله تعالى. ومن أركان السفر خُسنُ الصحبةِ في منازلِ السفر مع المسافرين، والخَلْقُ كلُهم في سفر، يسير بهم العمر سير السفينة بركّابها.

واعلم أن الإنسان في الدنيا إما أن يكون وحده، أو يكون مع خواصه من أهل وولد وقريب وجار، أو يكون مع عموم الخلق. فهذه ثلاثة أحوال، وعليه حسن الصحبة، وأداء الحقوق في جميع هذه الأحوال.

الحالة الأولى: أن يكون وحده. وليعلم أنه بنفسه عالمٌ، وأن باطنه يشتمل على أصناف من الخلق مختلفي الطباع والأخلاق، فإن لم يحسن صحبتهم ولم يقم بحقوقهم هلك. وأصناف جنود الباطن كثيرة: ﴿ وَمَا يَسَلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُو ﴾ [المدثر: ٣١]. وقد استقصينا بعض ذلك في كتاب عجائب القلب (في الإحياء).

ونذكر الآن أمراء الجنود ورؤوسها فنقول:

فيك شهوة تجذب بها إلى نفسك النافع، وغضب تدفع به عن نفسك الضار، وعقل تدبر به الأمور وترعى به الرعية.

فأنت باعتبار غضبِكَ كلبٌ، وباعتبار شهوتِكَ بهيمة، كالفرس مثلاً، وباعتبار عقلك مَلِكٌ، وأنت مأمور بالعدل بينهم، والقيام بحقوقهم، والاستعانة بهم، لتقتنص بمعونتهم سعادة الأبد.

فإن رُضتَ الفرس(١) وأَذَّبْتَ الكلبَ، وسخرتهما للملك تيسر لك

<sup>(</sup>١) اللجاج: لجَّ في الأمر: لازمه وأبي أن ينصرف عنه، أو تمادي في الخصومة.

 <sup>(</sup>٢) الذر: صفار النمل. روى البزار بإسناد حسن حديثاً سيورده الإمام في الكِبر.

<sup>(</sup>٣) التلبيس: إخفاء الحقيقة.

<sup>(</sup>١) من الرياضة يقال راض المهر إذا ذلله.

الحالة الثانية (1): صحبتك مع عموم الخلق. وأقل درجات حُسنِ الصحبة كفّ الأذى عنهم. قال رسول الله ﷺ: «المسلمُ من سَلِمَ المسلمونَ من لسانهِ ويدِهِ» (1). وفوق ذلك أن تنفعهم وتحسن إليهم. قال النبي ﷺ: «الخَلْقُ كلُّهم عيالُ الله، وأحبُّهم إلى الله أنفعهم لعياله» (1). وفوق ذلك أن تحتمل الأذى منهم وتحسن مع ذلك إليهم، وذلك درجة الصديقين. قال رسول الله ﷺ لعليّ ـ رضي الله عنه ـ : «إن أردت أن تسبق الصّديقين فصِلُ من قَطعَكَ، وأعط من حَرمكَ واغفُ عَمَّن ظَلَمَكَ» (3) هذه جملة الأمر.

وتفصيل هذه الحقوق كثيرة، ونقتصر من جملتها على عشرين وظيفة.

فمنها: أن لا تحبّ للناس إلا ما تحب لنفسك: قال عليه السلام (٥): «من سره أن يزحزح عن النار، فلتأته منيته وهو يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وليأت إلى الناس ما يحب أن يؤتى إليه».

ومنها: أن يتواضع لكل أحد ولا يفتخر عليه: فإن الله لا يحب كل مختال فخور، وإن تكبَّر عليه غيره، فليحتمل. قال الله تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْمَفْوَ وَأَمْرٌ بِٱلْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلجَنْهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩].

ومنها: أن يوقر المشايخ ويرحم الصبيان: قال عليه السلام: «ليسَ منّا منْ لم يَرْحَمْ صغيرَنا ولم يُوَقَّر كبيرَنا» (٦٠)، وقال عليه السلام: «من إجلال

البّين هي الحالقة الشرين على الحالقة الشرين

من نمَّ إليك نمّ عنك.

الله تعالى إكرامُ ذي الشَّيبةِ المسلم (١١)، وقال ﷺ: «ما وقّر شابٌ شيخاً لسنّه

إِلاَّ قَيَّضَ الله له في شيبته مَن يوقِّرُهُ اللَّهُ ، وهذا يبشره بطول الحياة مع الأجر .

«أتدرون على مَن حُرِّمت النار؟» قالوا: الله ورسولَهُ أعلم، قال: «على الهيِّن

الكلام. قال ﷺ: «ليس بكذَّاب مَن أصلحَ بينَ الاثنين، فقال خَيْراً أو نَمَى خيراً» وقال ﷺ: «ألا أُخبركم بأفضلَ من درجةِ الصيام والصلاة

والصدقة؟»، قالوا بلي يا رسول الله، قال: «إصلاح ذات البين، وفسادُ ذات

بعضهم ما تسمع من بعض: قال ﷺ: ﴿لا يدخلُ الجنةَ قتَّاتِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

«لا يحلُّ لمسلم أن يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوقَ ثلاثٍ»(^). وقال ﷺ: «من أقال مُسلماً عَثْرَتَهُ أقالَ الله تعالى عَثْرَتَهُ يومَ القيامةِ»(٩).

اللَّين السَّهلِ القريبِ ٣٦٠، وقال ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَحَبُّ السَّهلَ الطَّلقَ ﴿ ﴿ ﴾.

ومنها: أن تكون مع كافة الخلق مستبشراً طلق الوجه: وقال ﷺ:

ومنها: إصلاح ذات البين بين المسلمين: ولو بالمبالغة والزيادة في

ومنها: أن لا تسمع بلاغات الناس بعضَهم على بعض، ولا تبلُّغ

ومنها: أن لا تزيد في الهجرة عند الوحشة على ثلاثة أيام: قال ﷺ:

ومنها: أن تحسن إلى كلّ أحدِ كان أهلاً لذلك أو لم يكن، قال ﷺ:

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، وقال: حديث غريب.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي، وقال: حسن غريب؛ وأبو داود.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد؛ وأبو داود، والترمذي وقال: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٧) متفق عليه (والقتات: النمام).

<sup>(</sup>۸) متفق عليه.

<sup>(</sup>٩) رواه أبو داود؛ والحاكم؛ وأحمد، وابن حبان وصححه.

<sup>(</sup>١) في المخطوطة قدم الحالة الثالثة فجعلها ثانية ، والحالة الثانية جعلها ثالثة .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو يعلى والبزار والطبراني .

 <sup>(</sup>٤). روى البيهقي حديثاً قريباً منه عن أبي هريرة رضي الله عنه. قال العراقي: رواه ابن مردويه بأسانيد حسان.

 <sup>(</sup>٥) روى مسلم نحوه؛ والخرائطي في مكارم الأخلاق بلفظه.

 <sup>(</sup>٦) رواه البخاري في الأدب المفرد بسند حسن ؛ وأبو داود ورواه الطبراني في الأوسط بسند ضعيف؛ ورواه الإمام أحمد.

الصنع المعروفَ إلى مَن هو أهلُهُ وإلى غير أهلِهِ، فإن أصبت أهلَهُ أصبت أهله، وإن لم تُصِبُ أهلَهُ كنت من أهلِهِ إ (١).

والغبي ما تلتمس من الورع العالم. قال داود عليه السلام : «إلهي كيف لي أن يُحبني الناس وأسلم فيما بيني وبينك؟» فأوحى الله سبحانه إليه: «خالقُ أهل الدنيا بأخلاق الدنيا ، وخالق أهل الآخرة بأخلاق الآخرة ،

جاءكم كريمُ قومِ فأكرموه»(٢).

ومنها: أن تَسْتُر عوراتِ المسلمين: قال ﷺ: الا يرى امرؤ من أخيه عورةٌ فيسترَها عليه إلا دَخَلَ الجنةَ»(٣). وقال ﷺ: "يا معشرَ من أمنَ بلسانِهِ ولم يدخُل الإيمانُ في قلبه، لا تغتابوا المسلمينَ ولا تتبعوا عوراتِهِم، فإن في جوف بيتها<sup>(1)</sup>.

إحدى نسائه، فمرَّ به رجل، فسلم عليه فلما مر دعاه، فقال: «يا فلان هذه زوجتي صفية، فقال: يا رسول الله من كنت أظن فيه فإني لا أظنُّ فيك، 

ساعةً ، خيرٌ من اعتكافِكَ سنة »(٣).

سبعون رحمةً تسع وستون لأحسَنِهما بِرّاً» (١٠).

من يتَّبعُ عورة أخيه المسلم يتبع اللهُ عورتُه، ومن يتبع الله عورتُه يفضحُهُ ولو ومنها: أن تتقيَ مواضع التهم، صيانة لقلوب الناس عن سوء الظن، وألسنتهم عن الغيبة، وروي "اتقُوا مواضعَ التُّهم" (٥)، وكلم رسول الله ﷺ

ومنها: أن تسعى في قضاء حوائج المسلمين ولو بشفاعة: قال ﷺ:

ومنها: أن تبادر بالسلام على كل مسلم وتصافحه ليكون لك فضل

ومنها: أن ينصرَ أخاهُ في غَيْبته فيردُّ عن عِرْضِهِ ومالِهِ: قال رسول

ومنها: أن تداري أهلَ الشرّ لتسلُّمَ منهم: قالت عائشة رضي الله عنها:

«اشفعوا إليّ تُؤجَرُوا، فإني أريدُ الأمرَ فأؤخِّرهُ كي تَشْفَعُوا إليَّ فتؤُجرَوا»<sup>(١)</sup>.

وقال ﷺ: امن مشى في حاجةِ أخيه ساعةً من ليلِ أو نهارٍ، قضًاها أو لم

يَقْضها، كَانَ خيراً له من اعتكافِ شَهْرين» (٢)، وقالَ ﷺ: ﴿فَيامُكَ مع أَخيكَ

البداية: قال رسول الله على: ﴿إِذَا التَّقِي المسلمان فتصافَّحًا، قُسِمَتْ بينهما

الله ﷺ: "مَا مِنْ أَحَدٍ ينصرُ مسلماً في موضع يُهْتَكُ فيه من عِرْضِهِ وتُسْتَحَلُّ

حُرْمَتُهُ إلا نَصَرَهُ اللهُ في موطن يحبُّ فيه نُصْرَتَهُ، وما مِنْ أحدٍ يَخْذَلُ مُسلماً

استأذنَّ رجلٌ على رسول الله ﷺ فقال : «ائذنوا له فينس ابن العشيرة أو بئس

أخو العشيرة» فلمّا دخلَ ألانَ له الكلام. فقلت: له يا رسول الله قلتَ ما قلتَ

ثم ألنت له في القول فقال: «أي عائشة إن شرَّ الناسِ منزلةً عندَ اللهِ من تركه أو

وَدَعَهُ النَّاسُ اتقاء فَحْشِهِ ٩<sup>(٦)</sup>. وقال ﷺ: •ما وقى المِرءُ به عِرْضَهُ فهوَ له

صَدَقَة»(٧). وقال ﷺ: اخالِطُوا الناسَ بأعمالهم، وزايِلُوهُمْ بالقلوب،(٨).

في موضع تُهْنَكُ فيه حُرْمَتُهُ إلا خَذَلَهُ اللهُ في موضع يحبُّ فيه نُصْرَتَهُ اللهُ عَلَى موضع يحبُّ فيه نُصْرَتَهُ اللهُ عَلَى اللهِ

رواه أبو داود والنسائي.

أخرجه الحاكم وصححه.

رواه الديلمي عن أنس مع اختلاف في بعض الألفاظ.

رواه الطبراني؛ والخرائطي بسند ضعيف.

رواه أحمد وأبو داود؛ والضياء بلفظ مختلف.

متفق عليه، واللفظ للبخاري.

أخرجه أبو يعلى وابن عدي وضعفه .

رواه في الإحياء أثراً؛ ورواه الطبراني بإسنادين رجال أحدهما ثقات بلفظ: «خالطوا الناس وزايلوهم.

ومنها: أن تخالق كلّ صنف بأخلاقهم: ولا تلتمس من الجاهل

ومنها: أن تُنْزِلَ الناسَ منازِلَهم: فتزيدَ في إكرام ذي المنزُلِّةِ، وإن كانت منزلته في الدنيا، فإن رسول الله ﷺ بسط رداءًهُ لبعضهم، وقال: «إذا

 <sup>(</sup>١) ذكره الدار قطني في العلل وهو ضعيف؛ ورواه القضاعي مرسلاً بسند ضعيف.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه وأبو داود والحاكم وصحح إسناده.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الأوسط والصغير والخرائطي بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود بسند جيد والترمذي وحسنه .

قال المراقى: لم أجد له أصلاً؛ وقال الزبيدي: أخرج الزبير بن بكار عن عمر رضي الله عنه قال: من تعرض للتهم فلا يلومن إلا نفسه: اتحاف: ٨/ ٥٢٤.

 <sup>(</sup>٦) رواه أحمد والبخاري ومسلم وأبو داود.

ومنها: أن تحذَر مجالسة الأغنياء، وتكثر مجالسة المساكين: قال ﷺ: «إياكُمُ ومجالسةَ الموتى» قيل: ومَنْ هُمْ؟ قالَ: «الأغنياءُ»(١). وقال ﷺ: «اللهمَّ أحيني مِسْكيناً، وأمِتني مِسْكيناً، واحشُرني في زُمْرَةِ المساكين»(٢). وكان سليمان ـ عليه السلام ـ إذا رأى في المسجد مسكيناً

جلس إليه وقال: «مسكينٌ جالسَ مسكيناً». وقال موسى ـ عليه السلام ـ: «إللهي أين أطلُبُك؟ قال: عند المنكَسِرَةِ قلوبُهُم مِنْ أجلي».

ومنها: أن لا يجالس إلا مَنْ يُفيدُهُ في الدِّينِ فائدة، أو من يستفيد منه: فأما أهلُ الغَفْلةِ فيحذر منهم. قال ﷺ: «الوحدةُ خيرٌ من الجليسِ السوءِ، والجليسُ الصالحُ خيرٌ من الوحدة (())، وإذا أكثر مجالسة أهل الغفلة فينتقصُ من دينه بكلّ جلسة شيء، فليقدِّر أنَّ كلَّ واحد منهم لو كان يأخذ منه في كل جلسة سِلْكاً من ثوبه، أو شعرةً مِنْ شعر لِخيتهِ، أما كان يحذره خِيفة أن يصيرَ على القربِ أمر دَعارياً، فالحذرُ لأجل الدين أولى.

ومنها: أن يعودَ مرضاهُمُ، ويشيِّع جنائزَهم ويزورَ قبورهم، ويدعوَ لهم في الغَيبة، ويشمِّتَ العاطسَ، ويُنْصِفَ الناسَ منْ نفسِه، وينصحَ إذا استُنصحَ: إلى غير ذلك من حقوق كثرت فيها الأخبار، آثرنا فيها الاختصار.

وجملتها: أن تعمل في حقهم، ما تحب أن يعُمل في حقك من إحسان واهتمام وكفّ أذى.

الحالة الثالثة: الصُّحبَةُ مع من يُدلي ـ سوى عموم الإسلام ـ بخاصيةِ ، كجوار أو قرابة أو ملك: قال ﷺ: ﴿إذا رميتَ كلبَ جارك فقد آذيته اللهُ اللهُ

( of the also with a real of the second of t

تصومُ النهارَ وتصلي الليلَ وتؤذي جيرانها فقال: «هيَ في النار»(١١).

وأما القرابة: فقد قال ﷺ: "قال الله تبارك وتعالى: أنا الرحمن، وهذه الرَّحِم، شققتُ لها اسماً من اسمي، فمن وصلَها وصلته، ومن قطعَها بتتُه "(")، وقال ﷺ: "صِلَةُ الرَّحمِ تزيدُ في العُمُر "(")، وقال ﷺ: "توجد رائحةُ الجنة على مسيرةِ خَمْسمئةِ عام، ولا يجدُ ريحَها عاقٌ ولا قاطعُ رحم "("). وقال ﷺ: "برُ الوالدين أفضلُ من الصلاةِ والصيامِ والحجَ والعمرةِ والجهاد في سبيل الله عزَّ وجلّ "(")، وقال ﷺ: "بر الوالدة على الولد ضعفان "(")، وقال ﷺ: "ساووا بين أولادكم بالعطية "(").

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وضعفه والحاكم وصحح إسناده؛ (أي شغلتهم دنياهم عن آخرتهم).

٢) أخرجه ابن ماجه والحاكم وصححه ؛ والترمذي وقال : غريب .

٣) رواه الحاكم والبيهقي في شعب الإيمان، ورمز السيوطي إلى صحته.

<sup>(</sup>٤) قال العراقي: لم أجدله أصلاً، وسكت عنه الزبيدي.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد والطبراني بسند ضعيف.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والحاكم وقال صحيح الإسناد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق، وابن عدي بسند ضعيف. والقُتَار: رائحة ما يطبخ في القدر.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه (رواه البخاري ومسلم) من حديث عائشة. انظر تمام تخريجه في الإتحاف: ٧/ ٨٨٠.

<sup>(</sup>٤) رواه القضاعي عن ابن مسعود، وفي الحديث المتفق عليه «من سره أن يُنسأ له في أثره ويوسم عليه رزقه فليصل رحمه».

 <sup>(</sup>٥) روى أحمد (لا يدخل الجنة عاق لو الديه)؛ وفي حديث آخر (لا يدخل الجنة قاطع رحم).

<sup>(</sup>٦) قال العراقي: لم أجده هكذا، ولكن معناه ورد في حديث رواه الطبراني بسند حسن.

<sup>(</sup>٧) غريب بهذا اللفظ، وفي معناه حديث متفق عليه.

 <sup>(</sup>٨) رواه الطبراني وابن عساكر والخطيب في تاريخ بنداد. (الفتح الكبير، وإتحاف السادة المتقين).

وأما حقوق المنكوحة (الزوجة): فتزيد على هذا، إذ يجبُ لها مع القيام بواجباتها حسنُ العِشْرة والمُطايَبةُ. قال رسول الله ﷺ: ﴿خيرُكُمْ خيرُكُمْ لأهلي ﴿ أَنَا خَيرُكُمْ لأهلي ﴾ (٤). وكان ﷺ: من أفكهِ الناس مع نسائه، والأخبار في ذلك أكثر من أن تحصى.

#### [اتخاذ الإخوان في الله تعالى]

من أصول الدين في أمر الصحبة اتخاذ الإخوان في الله عزَّ وجلّ. قال الله تعالى لبعض أنبيائه: «أما زهدُكَ في الدنيا فقد استعجلت الراحة، وأما انقطاعُكَ إليَّ فقد تعززت بي، فهل واليتَ فيَّ ولياً، وهل عاديتَ فيَّ عدواً؟» وقال عليه: يقول الله يوم القيامة: «أينَ المتحابُّون لجلالي؟ اليومَ أظِلُهم في ظِلِّي يومَ لا ظلَّ إلا ظلِّي»(٥). وأوحى الله سبحانه إلى عيسى عليه السلام دول أنك عبدتني بعبادة أهل السموات والأرض وحبُّ في الله ليسَ، وبغضٌ في الله ليسَ، وبغضٌ منابرُ وقال ﷺ: «إنَّ حولَ العرشِ منابرُ

من نور، عليها قومٌ لباسُهُم نور، ووجوهُهُم نور، وليسوا بأنبياء ولا شُهداء، يَغْبِطُهُم النبيونَ والشهداءُ». فقالوا: يا رسول الله حَلَهم لنا من هم؟ فقال: «المتحابُّون في الله، والمتُجَالِسُون في الله، والمتُزاورون في الله عزَّ وجلّ الله.

واعلم أن كل حب لا يتصور دون الإيمان بالله واليوم الآخر، فهو حب في الله تعالى، ولكنه على درجتين:

إحداهما: أن تحبه لتنال منه في الدنيا نصيباً يوصلك إلى الآخرة، كحبك أستاذَكَ وشيخَكَ، بل تلميذك الذي ينمو علمك بتعليمه، بل خادمك الذي يفرّغُ قلبك عن كنس بيتك، وغسل ثوبك، لتتفرغ بسببه لطاعة الله تعالى، بل المنفق عليك من ماله، إذا كان غرضك من ذلك إفراغ القلب لعبادة الله تبارك وتعالى.

الثانية: وهي أعلى، أن تحبه لأنه محبوبٌ عند الله عزَّ وجلّ ويحب الله، وإن لم يتعلق به غرضٌ لكَ في الدنيا والآخرة من علم أو معونة على دين أو غيره، وهذا أكمل، لأن الحب إذا غَلب تعدَّى إلى كلّ من هو من المحبوب بسبب، حتى يحب الإنسان محب محبوبه ومحبوب محبوبه، بل يميز بين الكلب الذي هو في سكة محبوبه (٢)، وبين سائر الكلاب، وإنما سراية الحب بقَدْرِ غلبة الحب، ومن أحب الله لم يُمْكنه أن لا يحبّ عباده الصالحين المرضيين عنده، إلا أن ذلك قد يقوى حتى يحمل على أن يسلك بهم مسلك نفسه، بل يؤثرهم على نفسه، وقد يقصّر عن ذلك، وفضلهم عنده ينقسم بقدر درجته وقوته.

وكذلك يُبْغض لا محالة من يعصيه، ويخالف أمره، ويظهر أثر ذلك في مجانبته ومهاجرته له، وتقطيبه الوجه عند مشاهدته، ولذلك قال ﷺ:

 <sup>(</sup>١) روي متفرقاً في عدة أحاديث ورواه البخاري في الأدب المفرد.

<sup>(</sup>٢) متفل عليه مع اختلاف لفظه .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود والترمذي وقال: حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي وصححه.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ومسلم عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) رأى المجنونُ فَي البيداءِ كلباً فَجَسرً لَـهُ مِنَ الإحْسَانِ ذَلِسلا فَلامُـوهُ عَلَى مَا كَانَ مِنْهُ وقَالُـوا: قَدْ انْلُتَ الْكُلْبَ نَيلا قَالَ: دَعُوا الْمَلامَـةَ إِنَّ عَيْنِي رَأَتُهُ مَسرّةً في حَسنُ لَيْلاً مَنْ فَي

## الأصل التاسع: في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُفِ

وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]. وقال
تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَا لَهُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة: ٧١]. وقال تعالى:
﴿ كَانُواْ لَا يَـنّنَاهُونَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ لِيَسْ مَا كَانُواْ يَقْمَلُونَ ﴾
[المائدة: ٧٩].

وقال أبو بكر ـ رضي الله عنه \_ في خطبته: «أَيُّهَا الناس إنكم تَقرؤون هذه الآية وتتأولونها على خلاف تأويلها»، ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا الْمُتَدَيِّدُ ﴾ [المائدة: ١٠٥] وإني سمعت رسول الله عَيْق يقول: "ما من قوم عملوا بالمعاصي وفيهم من يقدِرُ أن ينكرَ عليهم فلم يفعل إلا أوشك أن يعمَّهُمُ اللهُ بعذاب من عندِهِ (١٠). وقالت عائشة ـ رضي الله عنها \_ قال رسول الله عَيْق: «عُذَّبَ أَهْلُ قرية فيها ثمانية عَشَر ألفاً، أعمالُهُم أعمالُ الأنبياء» قالوا: يا رسولَ الله كيفَ ذلك؟ قال: "لم يكونوا يغضَبُونَ لله عزَّ وجلً ، ولا يأمرونَ بالمعروفِ، ولا يَنْهَوْنَ عن المُنكرِ (٢).

#### [الساكت عن المنكر شريك لفاعله]

كلُّ من شاهدَ منكراً ولم ينكُرهُ وسكتَ عنه، فهو شريكٌ فيه. فالمستمعُ شريكُ المغتاب، ويجري هذا في جميع المعاصي، حتى في مجالسة من يلبس الديباج، ويتختم بالذهب، ويجلس على الحرير. والجلوس في دار أو في

وبالجملة من لا يصادف من نفسه الحب في الله، والبغض في الله، بهذه الأسباب، فهو ضعيف الإيمان. وهذا له تفصيل وتحقيق، فاطلبه من كتاب الصحبة والأخوة في الله تعالى من كتاب (إحياء علوم الدين).

**拉 袋 袋** 

<sup>(</sup>١) رواه أصحاب السنن وقال الترمذي: حسن صحيح.

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أقف عليه مرفوعاً؛ ولكن الرّبيدي في الإتحاف قال: روى ابن أبي
 الدنيا وأبو الشيخ عن إبراهيم بن عمر الصنعاني «أوحى الله إلى يوشع بن نون. . » .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه والديلمي وأبو موسى المديني بإسناد ضعيف.

حَمّام على حيطانها صور أو فيها أوان من ذهب أو فضة، أو الجلوس في مسجد يسيء الناس الصلاة فيه، فلا يُتِمُّون الركوع والسجود، أو الجلوس في مجلس وعظ يجري فيه ذكر البدعة، أو في مجلس مناظرة ومجادلة يجري فيها الإيذاء والإيحاش بالسَّفه والشتم.

وبالجملة، من خالط الناس كثرت معاصيه، وإن كان تقياً في نفسه، إلا أن يترك المداهنة ولا تأخذه في الله لومة لائم، ويشتغل بالحسبة(١) والمنع، وإنما يسقط عنه الرجوب بأمرين:

أحدهما: أن يعلمَ أنه إن أنكر لم يُلتَفَّت إليه ولم يُتْرَكِ المنكر ونُظر إليه بعين الاستهزاء، وهذا هو الغالب في منكراتٍ ترتكبُها الفقهاء، ومن يزعم أنه من أهل الدين فههنا يجوز السكوت، ولكن يستحب الزجر باللسان، إظهاراً لشعار الدين، مهما لم يقدر على غير الزجر باللسان، ويجب أن يفارق ذلك الموضع، فليس يجوز مشاهدة المعصية بالاختيار، فمن جلس في مجلس الشرب فهو فاسق وإن لم يشرب، ومن جالس مغتاباً أو لابِسَ حريرٍ أو آكل رباً أو حرام، فهو فاسق فليقم من موضعه.

والثاني: أن يعلم أنه يقدر على المنع من المنكر بأن يرى زجاجة فيها خمر فيرميها فتكسر، أو يسلب آلة الملاهي من يده ويضربها على الأرض، ولكن يعلم أنه يُضرب أو يُصاب بمكروه فههنا يُستَحَبُّ الحسبة لقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وُاصِيرِ عَلَ مَا أَصَابكُ ﴾ [لقمان: ١٧]. ولا يجب إلا أن المكروه الذي يصيبه له درجات كثيرة يطول النظر فيها، (ذكرناها في كتاب الأمر بالمعروف من الإحياء).

وعلى الجملة: فلا يسقط الوجوبُ إلا بمكروهِ في بدنه بالضرب، أو في مالِهِ بالاستهلاك، أو في جاهِهِ بالاستخفاف به بوجه يقدح في مروءته.

فأمَّا الخَوْفُ من استيحاش المنكّرِ عليه وخوف تعرضه له باللسان

#### [عمدة الحسبة]

#### عمدة الحشبة شيئان:

أحدهما: الرفق واللطف، والبداية بالوعظ على سبيل اللين لا على سبيل العنف، والترفع والإدلالِ بدالة الصلاح، فإن ذلك يؤكد داعية المعصية، ويحملُ العاصي على المناكرة وعلى الإيذاء. ثم إذا آذاه ولم يكن (١) حَسَنَ الخلق غضبَ لنفسه، وترك الإنكار لله تعالى، واشتغل بشفاء غليله منه، فيصير عاصياً، بل ينبغي أن يكون كارهاً للحِسبة، يود لو ترك (١) المعصية بقول غيره، فإنه إذا أحب أن يكون هو المتعرض، كان لما في نفسه من دالة الاحتساب وعزته.

وقال عليه الصلاة والسلام: «لا يأمرُ بالمعروف ولا ينهى عن المنكرِ إلا رفيقٌ فيما يأمرُ به، رفيق فيما ينهى عنهُ، حليمٌ فيما يأمرُ به، حليمٌ فيما ينهى عنه، فقيهٌ فيما يأمرُ به، فقيهٌ فيما ينهى عنهه(٣).

ووعظ المأمونَ \_ رحمةُ الله عليه \_ واعظٌ بعنف فقال: «يا رجل ارفق فقد بعث الله تعالى من هو خير منك إلى من هو شرّ مني فأمره بالرفق فقال الله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَلَا لَهُ مَلَا لَهُ مَنَا لَهُ اللهُ عَنه \_ أَو فَقُولًا لَهُ فَلَا لَهُ مَلَا مَنهُ الله عنه \_ أن غلاماً شاباً أتى النبي ﷺ فقال: أتأذن لي بالزنا؟ فصاح الناسُ به . فقال النبيُّ عليه الصلاة والسلام: «أقرُّوه أقرُّوه أدنُ مني» فدنا منه . فقال عليه الصلاة والسلام: «أتحبُّه لأمُك؟» فقال لا ، وجعلني الله فدنا منه . فقال عليه الصلاة والسلام: «أتحبُّه لأمُك؟»

<sup>(</sup>١) الحسبة: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

<sup>(</sup>١) أي المحتسب هو الآمر بالمعروف.

<sup>(</sup>٢) الما*صي*.

 <sup>(</sup>٣) قال العراقي: لم أجده هكذا وللبيهقي في الشعب عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده
 دمن أمر بمعروف فليكن أمره بمعروف انظر تمام الكلام عنه في الإتحاف: ٨/ ١٠١٠.

## الأصل العاشر: في اتّباع السنة

اعلم أنَّ مفتاحَ السعادةِ اتباعُ السُّنَةِ والاقتداءُ برسول الله ﷺ في جميع مصادرِه ومواردِه، وحركاتِهِ وسكناتِه، حتى في هيئةِ أكلِه، وقيامِهِ ونومِه وكلامِه. لستُ أقولُ ذلك في آدابه في العبادات فقط، لأنه لا وجه لإهمال السُّنن الواردة فيها، بل ذلك في جميع أمور العادات. فبذلك يحصل الاتباع المطلق، قال الله سبحانه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِ يُعْيِبَكُمُ اللهُ ﴾ المطلق، قال الله سبحانه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِ يُعْيِبَكُمُ اللهُ ﴾ قالنه عنه فَانتَهُونَ وَمَا نَهَدَهُمُ عَنهُ فَانتَهُونَ وَمَا نَهَدَهُمُ عَنهُ فَانتَهُونَ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَدَهُمُ عَنهُ فَانتَهُونَ اللهُ والحشر: ٧].

فعليك أن تلبس السراويل قاعداً، وتتعمَّمَ قائماً، وتبتدىء باليمين في تنعُلِكَ، وتأكلَ بيمينك، وتقلّمَ أظفارَكَ، وتبتدىء بمُسبَّحة (١) الميد اليمنى، وتختم بإبهامها، وفي الرُّجل تبتدئ بخنصر اليمنى، وتختم بخنصر اليسرى. وكذلك في جميع حركاتك وسكناتك. فقد كان محمد بن أسلم (٢) لا يأكل البطيخ، لأنه لم ينقل إليه كيفية أكل رسول الله على وسها بعضهم فابتدأ في لبس الخف باليسرى، فكفَّر عن ذلك بكُرَّ (٢) حنطة.

فلا ينبغي أن تتساهل في أمثال ذلك فتقول: هذا مما يتعلَّق بالعادات، فلا معنى للاتباع فيه، لأن ذلك يُغلق عليك باباً عظيماً من أبواب السعادة.

#### [أسرار الاتباع]

لعلك تشتهي الآن الوقوف على السبب المرغب في الاتباع في هذه

(١) المُسَبِّحة: السبّابة.

فداك، قال عليه السلام: «كذلكَ الناسُ لا يُحِبُّونه لأمهاتهم»، ثم قال: أتحبّه لابنتك؟»، قال: لا، قال: «كذلكَ الناسُ لا يُحِبُّونه لبنَاتِهم»، حتى ذكر له الأخت والعمة والخالة، ويقول عليه السلام: كذلكَ الناسُ لا يحبُّونَه»، ثم وضع يده على صدره وقال: «اللهمَّ طهَّرْ قَلْبَهُ واغفِرْ ذَنْبَهُ وحَصَّنْ فَرْجَهُ» (١). فلم يكن بعد ذلك شيء أبغض إليه من الزنا.

وقال بعضهم للفُضَيل (٢): إن سفيان بن عيينة (٣) قبل جوائز السلطان، فقال: ما أخذ منهم إلا دون حقه، ثم خلا به وعاتبه بالرفق، فقال سفيان: «يا أبا علي، إن لم نكن من الصالحين فإنا نحب الصالحين».

العمدة الثانية: أن يكون المحتسب قد بدأ بنفسه فهذبها، وترك ما ينهى عنه أولاً، قال الحسن البصري: "إذا كنتَ تأمرُ بالمعروف فكن من آخذِ الناس به وإلا هلكتَ». فهذا هو الأولى حتى ينفع كلامُه وإلا استهزئ به، وليس هذا شرط لازم، بل يجوزُ الاحتساب للعاصي أيضاً. قال أنس: قلنا يا رسول الله: ألا نأمرُ بالمعروفِ حتى نعمل به كلَّه؟ ولا ننهى عن المنكر حتى نجتنبه كلَّه؟ وقال عليه الصلاة والسلام: "بلي مُرُوا بالمعروفِ وإن لم تَعْمَلُوا به كلَّه، وانهَوْا عن المنكر وإن لم تجتنبوهُ كلَّه،

وقال الحسن البصري: يريد أن لا يظفر الشيطان منكم بهذه الخصلة ، وهو أن لا تأمروا بالمعروف حتى تأتوا به كله ، يعني أنَّ هذا يؤدي إلى حسم باب الحِسْبَة . فَمَنْ ذا الذي يُعصم عن المعاصي؟

\* \* \*

 <sup>(</sup>٢) محمد بن أسلم بن سالم بن يزيد أبو الحسن الطوسي: من حفاظ الحديث، اشتهر بالصلاح، ونعته الذهبي: بشيخ المشرق، ت٢٤٢هـ

 <sup>(</sup>٣) الكر: نوع من المكاييل يساوي نحو أربعين إردباً. والإردب = ٢٤ صاعاً = ١٥٠كغ.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد بإسناد جيد ورجاله رجال الصحيح.

 <sup>(</sup>٢) الفُضيل بن عياض رضي الله عنه: أحد سادة العباد والزهاد، ت١٨٧هـ.

<sup>(</sup>٣) سفيان بن عيبنة: من سأدات العلماء في الفقه والحديث وأسماء الرجال، ت١٩٨٠ هـ.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الصغير والأوسط وفيه عبد القدوس بن حبيب أجمعوا على تركه.

الأفعال وتستبعد أن يكون تحت ذلك أمر مُهم يقتضي هذا التشديد العظيم في المخالفة.

فاعلم أن ذكر السر في آحاد تلك السُّنن طويل لا يحتمل هذا الكتاب شرحه. لكن ينبغي أن تفهم أن ذلك ينحصر في ثلاثة أنواع من الأسرار:

السرّ الأول: إنَّا قد نبّهناك في مواضع على العلاقة التي بين الملك والملكوت (١) وبين الجوارح والقلب، وكيفية تأثر القلب بعمل الجوارح، فإن القلب كالمرآة، ولا تتجلى فيه حقائق الحق (٢) إلا بتصقيله وتنويره وتعديله.

أما تصقيله فبإزالة خبث الشهوات وكدورة الأخلاق الذميمة.

وأما تنويره فبأنوار الذكر والمعرفة، ويعين على ذلك العبادة الخالصة إذا أُدّيت على كمال الخدمة بمقتضى السُّنة.

وأما تعديله فبأن يجري في جميع حركات الجوارح على قانون العدل، إذ اليد لا تصل إلى القلب حتى تقصد بتعديله وتُخدِثَ فيه هيئة معتدلة صحيحة لا اعوجاج فيها، وإنما التصرف في القلب بواسطة تعديل الجوارح وتعديل حركاتها، ولهذا كانت الدنيا مَزْرعة الآخرة، ولهذا تعظم حسرة من مات قبل التعديل، لانسداد طريق التعديل بالموت، إذ تنقطع علاقة القلب عن الجوارح. فمهما كانت حركات الجوارح، بل حركات الخواطر أيضاً موزونة بميزان العدل، حدث في القلب هيئة عادلة مستوية، تستعد لقبول الحقائق على نعت الصحة والاستقامة، كما تستعد المرآة المعتدلة لمحاكاة الصور صحيحة من غير اعوجاج.

ومعنى العدل: وضع الأشياء مواضعها ومثاله أن الجهات مثلاً أربعة، وقد خُصَّ مِنْها جهَةُ القِبْلةِ بالتشريف. فالعدل أن تُسْتَقبل في أحوال الذُّكْرِ

(٢) في المطبوعة (الأشياء).

والعبادةِ والوضوءِ وأن تنحرفَ عنها عند قضاءِ الحاجةِ، وكشفِ العورةِ، إظهاراً لفضل ما ظهر فضَّلُهُ.

ولليمين زيادة على اليسار .. غالباً لفضل القوة .. فالعدل أن تفضلها على اليسار، وتستعملها في بعض الأعمال الشريفة، كأخذ المصاحف والطعام، وتترك اليسار للاستنجاء وتناول القاذروات.

وقَلْمُ الظفر مثلاً، تطهير لليذ، فهو إكرام، فينبغي أن تبتدئ بالأكرم والأفضل، وربما لا يستفل عقلك بالتفطن للترتيب في ذلك وكيفية البداية، فاتبع فيه السنة وابتدئ بالمُسبّحة من اليمنى. لأن اليد أفضل من الرجل، واليمنى أفضل من اليسرى. والمسبّحة التي بها الإشارة في كلمة التوحيد أفضل من سائر الأصابع. ثم بعد ذلك تدور من يمين المسبّحة، وللكفّ ظهر ووجه، فوجهه ما تقابله، فإذا جعلت الكفّ وجه اليد، كان يمين المسبّحة من جانب الوسطى، فقدر اليدين متقابلتين بوجهيهما، وقدر الأصابع كأنها أشخاص، فتدور بالمقراض من المسبّحة إلى أن تختم بإبهام اليمنى كذلك فعل رسول الله على المول الله على المسبّحة الى أن تختم بإبهام اليمنى كذلك فعل رسول الله على المسبّحة الى المعنى كذلك

والحكمة في ذلك ما ذكرناه، فإذا أنت تعوّدت رعاية العدل في دقائق الحركات صارت العدالة والصحة هيئة راسخة في قلبك، واستوت صورته، وبذلك تستعد لقبول صورة السعادة. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّهَا مُهُ وَيَقَحُتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [سورة ص : ٧٧]. فروح الله عزَّ وجل (٢) مفتاح أبواب السعادة، ولم يكن نفخها إلا بعد التسوية. ومعنى التسوية يرجع إلى التعديل. وفي ذلك سر طويل يطول شرحه، وإنما نريد الرمز إلى أصله.

<sup>(</sup>١) المُلْكُ: عالم المحسوسات، والملكوت: عالم الغيب المختص بالأرواح والنفوس. التعريفات للجُرجاني.

 <sup>(</sup>١) قال الإمام في الإحياء: ولم أرّ في الكتب خبراً مروياً في ترتيب قَلْم الأظافر، ولكن سمعت أنه ﷺ بدأ. . . ، ، قال العراقي: لم أجد له أصلاً (انظر: إتحاف: ٢/ ١٥٤).

 <sup>(</sup>۲) إضافة الروح إلى الله عزَّ وجلَّ إضافة تشريف وملك، كما نقول: عن الكعبة المشرفة
 (بیت الله)؛ إذ كل ما عدا الله عز وجل مخلوق حادث، وكما في قوله تعالى: ﴿ قَالْ سَلْنَا لَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ السّلام.
 إليّها رُفِيحَنا﴾ [مريم: ١٧] فباتفاق المفسرين هو جبريل عليه السلام.

فإن كنت لا تقوى على فهم حقيقته، فالتجربة تنفعك، فانظر إلى من تعود الصدق كيف تصدق رؤياه غالباً لأن الصدق حصل في قلبه هيئة صادقة تتلقى لوائح الغيب في النوم على الصحة.

وانظر كيف تكذب رؤيا الكذاب بل رؤيا الشاعر لتعوَّده التخيلات الكاذبة فاعوجَّ لذلك صورة قلبه. فإن كنت تريد أن تلمح جناب القدس، فاترك ظاهر الإثم وباطنه، واترك الفواحش ما ظهر منها وما بطن، واترك الكذب حتى في حديث النفس أيضاً، تجد الفلاح والنجاة.

السرّ الثاني: أن تعلم أن الأشياء المؤثرة في بدنك بعضها إنما يُعَقلُ تأثيرها بنوع من المناسبة إلى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة، كقولك: إن العسل يضرُّ المحرور وينفع البارد مزاجه. ومنها ما لا يدرك بالقياس، ويعبَّر عنه بالخواص، وتلك الخواص لم يوقف عليها بالقياس، بل مبدأ الرقوف عليها وحي أو إلهام. فالمغناطيس يجذب الحديد. والسَّقَمُوثيًا (١) تجذب خلط الصفراء من أعماق العروق، لا على القياس، بل بخاصية وقف عليها إما بالإلهام أو بالتجربة الصادقة.

وأكثر الخواص عرفت بالإلهام وأكثر التأثيرات في الأدوية وغيرها من قبل الخواص .

فكذلك، فاعلم أن تأثيرات الأعمال في القلب، تنقسم إلى ما يُفهم وجه مناسبته، كعلمك بأن اتباع الشهوة الدنيوية يؤكد علاقته مع هذا العالم، فيخرج من العالم منكوس الرأس مولياً وجهه إلى هذا العالم إذ فيه محبوبه.

وكعلمك أن المداومة على ذكر الله تعالى تؤكّد الأنس بالله تعالى، وتوجب الحب حتى تعظم اللذة به عند فراق الدنيا، والقدوم على الله سبحانه. إذ اللذة على قدر المعرفة والذّكر.

ومن الأعمال ما يؤثر في الاستعداد لسعادة الآخرة أو لشقاوتها

(١) السُّقَمُونيا: نبات يُستخرج منه دواه مسهل للبطن ومزيلٌ لدُّودِهِ. (المعجم الوسيط)

بخاصية ليست على القياس، لا يوقف عليها إلا بنور النبوة. فإذا رأيت النبي عَنَيْ قد عدل عن أحد المُبَاحَيْنِ إلى الآخر، وآثره عليه مع قدرته عليهما، فاعلم أنه اطلع بنور النبوة على خاصية فيه، وكوشف به من عالم الملكوت، كما جاء في الأثر: "يا أيها الناسُ إنَّ الله أمرنَي أن أعلَّمَكُم مما علَّمَني، وأؤ ذَبْكُم مما أذَبَني، فلا يُكثرنَّ أحَدُكُمُ الكلامَ عند المُجَامَعة، فإنه يكون منه خرَسُ الولد، ولا ينظُرنَّ أحدُكم إلى فَرج امرأته إذا هو جَامَعها، فإنه يكون منه صمم الولد، ولا يُقبِّلن أحدُكُم امرأته إذا هو جامَعها فإنه يكون منه صمم الولد، ولا يُديمنَّ أحدُكُم النظرَ في الماء فإنه يكون منه ذهاب العقل"(١).

وهذا مثال مما ذكرناه وأردنا تنبيهك على اطلاعه على خواص الأشياء، بالإضافة إلى أمور الدنيا لتقيس به اطلاعه ﷺ على ما يؤثّر بالخاصية في السعادة والشقاوة.

فلا ترضى لنفسك أن تصدق محمد بن زكريا الرازي (٢) المتطبب فيما يذكره من خواص الأشياء في الحجامة والأحجار والأدوية، ولا تصدق سيد البشر محمد بن عبد الله الهاشمي المكّي المدنيّ ـ صلوات الله عليه وسلامه فيما يخبر به عنها.

وأنت تعلم أنه ﷺ مكاشف من العالم الأعلى بجميع الأسرار، وهذا يُنبَّهكَ على الاتباع فيما لا تفهم وجه الحِكْمةِ فيه على ما ذكرناه في السـرّ الأول.

السر الثالث: إن سعادة الإنسان أن يتشبه بالملائكة في النزوع عن الشهوات، وكسر النفس الأمّارة بالسوء، ويبعد عن مشابهة البهيمة المهملة سدى التي تسترسل في اتباع الهوى بحسب ما يقتضيه طبعها من غير حاجز.

ومهما تعوَّد الإنسان في جميع الأمور أن يفعل ما يشاء من غير حاجز،

 <sup>(1)</sup> قال في تذكرة الموضوعات: فيه عبد الله بن أذينة راوي الموضوعات؛ قال ابن حبان وابن الجوزي: موضوع.

<sup>(</sup>٢) الرازي: فيلسوف، من الأثمة في صناعة الطب (ت: ٣١٣هـ) (الأعلام للزركلي).

السبب في ذلك إما حمقٌ أو غفلةٌ بأن لا يتفكر في هذا التفاوت العظيم.

ومن يستحمق غيره ــ إذا آثر واحداً على اثنين ــ كيف لا يستحمق نفسه إذا آثر واحداً على سبع وعشرين، لا سيما فيما هو عماد الدين ومفتاح السعادة الأبدية

وأما الكفر، فهو أن يخطر بباله أن هذا ليس كذلك، وإنما ذكره للترغيب في الجماعة، وإلا فأيُّ مناسبة بين الجماعة وبين هذا العدد المخصوص من بين سائر الأعداد؟ وهذا كفر خفيُّ قد ينطوي عليه الصدر، وصاحبه لا يشعربه.

وما أعظم حماقة من يصدق المنجم والطبيب في أمور أبعد من ذلك، ولا يصدق النبي المكاشف بأسرار الملكوت! فإن المنجم لو قال لك: إذا انقضى سبعة وعشرون يوماً من أول تحويل طالعك، أصابتك نكبة فأحترز في ذلك اليوم واجلس في بيتك، فلا تزال في تلك المدة تستقر (۱) وتترك جميع أشغالك. ولو سألت المنجم عن سببه لقال لك: إنما قلت ذلك لأن بين درجة الطالع وموضع زُحَلُ سبعاً وعشرين درجة، فتتأخر النكبة في كل درجة يوماً أو شهراً.

فإذا قيل لك: هذا هَوسَ، إذ لا مناسبة له فلا تصدقن به، فلا يخلو قلبك عن الاستشعار، وتقول في أفعال الله تعالى عجائب لاتُعَرفُ مُناسَبَتُها، ولعلها خواصٌ لا تدرك. وقد عُرف بالتجربة أن ذلك مما يؤثر، وإن لم تُعرف مناسبته. ثم إذا آل الأمر إلى خبر النبوة عن الغيب، أنكرت مثل هذه الخواص وطلبت المناسبة الصريحة. فهل لهذا سبب إلا شرك خفي، لا بل كفر جليّ، إذ لا محمل له سواه؟.

وسبب هذا التكاسل كله، أنك لا يُهِمُّكَ أمرُ آخرتك، فإن أمرَ دُنْيَاكَ لما كان يُهِمُّكَ، فتحتاط فيه بقول المنجم والطبيب، وبالاختلاج<sup>(٢)</sup> والفأل

(١) في المطبوعة: تستشمر (وهو خطأ، والتصحيح من المخطوطة).

ألف اتباع مراده وهواه، وغلب على قلبه صفة البهيمة، فمصلحته أن يكون في جميع حركاته ملجماً بلِجامٍ يَصُدُّه عن طريق إلى طريق. كيلا تنسى نفسه العبودية، ولزوم الصراط المستقيم. فيكون أثر العبودية ظاهراً عليه في كل حركة. إذ لا يفعل شيئاً بحسب طبعه بل بحسب الأمر. فلا ينفك في جميع أحواله عن مصادمات الرياضة (١) بإيثار بعض الأمور على بعض.

ومن ألقى زمامه في يد كلب مثلاً حتى لم يكن تصرفه وتردده بحكم طبعه بل بحكم غيره، فنفسه أقوم إلى قبول الرياضة الحقيقية، وأقرب وأقوى ممن جعل زمامه في يدهواه، يسترسل بها استرسال البهيمة.

وتحت هذا سرّ عظيم في تزكية النفس، وهذه فائدة تُحَصَّل بوضع الشارع ﷺ كيفما وضعه.

والفائدة الحِكَميّة أو الخاصية لا تتغير بالوضع، فإن المقصود أن لا يكون (٢) مخلئ مع اختياره، وذلك المقصود يحصل بالمنع عن أحد الجانبين أيّ جانب كان، وفي مثل هذا يتصور أن تختلف الشرائع لأنه ثمرة الوضع

فيكفيك هذه التنبيهات الثلاث على فضل ملازمة الاتباع في جميع الحركات والسكنات.

#### [اتباع السنة في العبادات]

هذا التحريض الذي ذكرته إنما هو في العادات. وأما في العبادات، فلا أعرف لترك السنة من غير عذر وجها إلا كفر خفيٌ أو حمق جليٌ، بيانه أن النبي عليه إذا قال: «صلاة الجماعة تَفْضُلُ صلاة الفَذَّ<sup>(٣)</sup> بسبع وعشرينَ دَرَجَة» (٤٠). فكيف تسمح نفس المؤمنين بتركها من غير عذر؟ نعم، يكون

 <sup>(</sup>٢) الاختلاج: اختلج في صدري. خطر مع شكَّ، ويقصد ما يتشاءم منه كاضطراب الجفن.

أي مجاهدة النفس؛ وفي المطبوعة بدل الرياضة (الزمان).

<sup>(</sup>٢) أي الإنسان.

<sup>(</sup>٣) الفذ: الفرد.

<sup>(</sup>٤) الحديث متفق عليه.

والأمور البعيدة عن المناسبة غاية البعد.

وتنقاد إلى الاحتمالات البعيدة، لأن الشفيق بسوء الظن مولع، ولو تفكرت لعلمت أن هذا الاحتياط بالخطر الأبدي أليق.

فإن قلت: ففي أي جنس من الأعمال ينبغي أن تُتبَع السنة؟ فأقول: في كل ما وردت به السنة. والأخبار في ذلك كثيرة، وذلك كقوله على: "من احتجم يوم السبت والأربعاء فأصابه برص فلا يلومَنَّ إلا نفسه" وقد احتجم بعض المحدِّثين يوم السبت. وقال: هذا الحديث ضعيف، فبرص وعظم ذلك عليه، حتى رأى رسول الله يلي في المنام فشكا إليه ذلك، فقال لِمَ احتجمت يوم السبت؟ فقال: لأن الراوي كان ضعيفاً. قال: أليس كان قد نقل عني؟ فقال: تُبت يا رسول الله. فدعا له رسول الله على بالشفاء فأصبح وقد زال ما به.

وقال ﷺ: «من احتجمَ يومَ الثلاثاءِ لسبعَ عَشَرةَ من الشهر كان له دواء من داء سنة» (٢٠).

وقال ﷺ: «إذا وَلَدَتِ امرأةٌ فليكُنْ أولَ ما تأكُلُ الرُّطبَ، فإن لم يكن فتمرٌ، فإنه لو كانَ شيءٌ أفضلَ منه لأطعَمَهُ الله عزَّ وجلّ مريمَ حين وَلَدت عيسى عليه السلام (٥). وقال ﷺ: «إذا أتي أحدكم بالحلواء فليصب منه،

(١) رواه الحاكم والبيهقي.

 (۲) رواه الطبراني وابن حبان بأسانيد ضعيفة، وقد روى أبو داود والحاكم في المستدرك حديثاً قريباً منه حكم السيوطي بصحته.

(٣) رواه أبو يعلى في مسنده؛ وقال السيوطي: ضعيف.

(٤) رواه مسلم والنسائي والبخاري في الأدب المفرد؛ وشِسْعُ النعل: سير من جلد يمسك النعل.

 أخرجه عثمان الدارمي بلفظ \*أطعموا نفساءكم الرطب فإن لم يكن فالتمر»؛ وفي سنده ضعف وانقطاع.

وإذا أُتي أحدكم بالطيب فليمَسَّ منه الله وأمثال ذلك في العادات كثيرة، ولا يخلو شيء منها عن سرّ.

## خاتمة: في ترتيب الأوراد تنعطف على الأصول العشرة:

اعلم أن هذه العبادات التي فصلناها، منها ما يمكن الجمع بينها، كالصوم والصلاة والقراءة. ومنها ما لا يمكن الجمع بينها، كالقراءة والذكر والقيام بحقوق الناس والصلاة.

فينبغي أن يكون من أهم أمورك توزيع أوقاتك على أصناف الخيرات من صباحك إلى مسائك، ومن مسائك إلى صباحك.

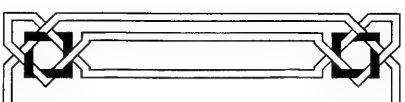
وتعلّم أن مقصود العباداتِ تأكيد الأنسِ بذكر الله عزَّ وجلّ، للإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الغرور. ولن يَسْعدَ في دار الخلود إلا من قدِمَ على الله سبحانه محباً له، ولا يكون محباً له إلا من كان عارفاً به، مُكْثراً لذكره، ولا يحصل المعرفة والحب، إلا بالفكر والذكر الدائم، ولن يدوم الذكر في القلب، إلا بالمذكّرات، وهي العبادات المستغرقة للأوقات على التعاقب. وباختلاف أصنافها زيادة تأثير في التذكير، ومنع الملالي، وسقوطِ أثرِه عن القلب بالدوام الذي ينتهي إلى حدّ الاعتياد.

نعم، إن كنت والها بالله عزَّ وجلّ، مستغرقاً به، لم تفتقر إلى ترتيب الأوراد، بل وِرْدُكَ واحد، وهو ملازمَةُ الذكرِ. وما أراك تكون كذلك، فإن ذلك من أعز الأمور. فإن لم تكن والها مُستَهْتَراً. فعليك أن ترتُّبَ أورادَكَ :

فأحد الأوراد هو من وقت انتباهك من النوم، إلى طلوع الشمس. وينبغي أن تجمَع في هذا الوقت الشريف بعد الفراغ من الصلاة بين الذكر والدعاء والقراءة والتفكّر، فإن لكل واحد أشراً آخر في تنوير القلـوب، وتعرف كيفية ذلك وتفصيله من كتاب (بداية الهداية)(٢)، وكتاب (ترتيب

<sup>(</sup>١) ورد في الصحيحين: (كان النبي ﷺ لا يرد الطيب).

 <sup>(</sup>٢) وردت الإشارة إليه سابقاً، وهو كتاب مستقل للإمام الغزالي رحمه الله. (مطبوع)



## القِستُ مُرَالثَّالِثُ في تزكية للقلب حق للُفظوق الِلزيوم،

الأصل الأول : في شُرَهِ الطعام.

الأصل الثانى : فى شُرَهِ الكلام.

• الأصل الثالث: في الغضب.

• الأصل الرابع: في الحسد.

• الأصل الخامس: في البُخل وحب المال.

• الأصل السادس: في الرُّعونةِ وحب الجاه.

• الأصل السابع : في حب الدنيا.

• الأصل الثامن : في الكِبْر.

• الأصل التاسع: في العُجّب،

الأصل العاشر : في الرّياء.



فإن كنت معلّماً أو متعلماً أو والياً، فالاشتغال بذلك (٢) في بياض النهار، أفضل من العبادات البدنية، لأن أصل الدين العلّم الذي به يحصل التعظيم لأمر الله سبحانه، والنفع الذي يصدر عن الشفقة على خلق الله تعالى.

وكذلك إن كنت مُعيلاً محترفاً، فالقيام بحق العيال بكسب الحلال افضلُ من العبادات البدنية، ولكن في جميع ذلك لا ينبغي أن تخلو وتنفكَ عن ذكر الله تعالى، بل تكون كالمُستَهُتر (٢) بمعشوقه، المدفوع إلى شغل من الأشغال لضرورة وقته، فهو يعمل ببدنه، وهو غائب عن عمله، حاضر بقلبه مع معشوقه. حُكي عن أبي الحسن الجُرجاني أنه كان يعمل بالمسحاة (١٤) دائماً وكان يقول: العمل، واللسان والقلب، فاليد للعمل، واللسان للخلق، والقلب للحق، ولنقتصر على هذا القدر في قسم الأعمال الظاهرة، ففيه الكفاية إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) من كتب إحياء علوم الدين.

أي بالتعليم أو التعلم أو تصريف شؤون الناس، ومن هذا تعلم خطأ من يشيعون أن الإمام الغزالي يدعو إلى الانقطاع والعزلة والإعراض الكامل عن شؤون الحياة.

 <sup>(</sup>٣) المُستَهْتِرَ بالشيء: المولَّعُ به لا يبالي بما فُعلَ فيه، وقد استهترَ بكذا: أي فُتنَ به وذهب عقله فيه. (مختار القاموس)

<sup>(</sup>٤) المسحاة: المجرفة.

# القِستُ مُ الثَّالِثُ في تزكية الفِلبِ عِن الفَاضِلاقِ الطِنزيومِ

قال الله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَرَكَّى ﴾ [الأعلى: ١٤]، وقال: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴾ [الشمس: ٩]، والتزكية هي التطهير. وقال رسول الله ﷺ: «الطُّهُورُ شطرُ الإيمان» (١) فافهم منه أن كمال الإيمان، بتزكية القلب عما لا يحبه الله عزَّ وجلّ، وتحليته بما يحبه الله تعالى.

فالتزكية شطر الإيمان. وكيف يشتغل بالطهارة من لايعرف النجاسة. فلنذكر الأخلاق المذمومة، وهي كثيرة؛ ولكن نحتاج أن نَرُدَّ شُعَبَها إلى عشرة أصول:

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ومسلم والترمذي.

## الأصل الأول: في شُرَهِ الطعام

وهو من الأمهات، لأن المعدة ينبوع الشهوات، إذ منها تتشعب شهوة الفرْج. ثم إذا غلبت شهوة المأكول والمنكوح، يتشعب منها شره المال، إذ لا يُتَوَصَّل إلى قضاء الشهوتين إلا به، ويتشعب من شهوة المال شهوة المجاه، إذ يعسر كسب المال دونه. ثم عند حصول المال والجاه وطلبهما، تزدحم الآفات كلها. كالكِبْرِ والرياء والحسد والحقد والعداوة وغيرها ومنبع جميع ذلك البطن. فلهذا عظم رسول الله يمثي أمر الجوع، فقال عليه السلام: «ما من عمل أحب إلى الله تعالى مِنَ الجُوعِ والعَطَش ((). وقال: «لا يدخلُ ملكوتَ السَّماءِ من ملا بطنه (())، وقال عليه السلام: «الفي من الجوع» (المحمال الجوع» (المحمال المحمال الجوع» (المحمال عليه السلام: «الفي كُرُ نصفُ العبادة، وقلة الطعام هي العبادة (في المحل عليه السلام: «أفضلُكم عند الله تعالى أطولُكمُ جوعاً السلام: «ما ملاً ابنُ آدمَ وعاءً شراً من بطنه، حَسْبُ ابنُ آدمَ لُقيماتٍ يُقمْنَ والسلام: «ما ملاً ابنُ آدمَ وعاءً شراً من بطنه، حَسْبُ ابنُ آدمَ لُقيماتٍ يُقمْنَ عليه السلام: «ان الشيطان ليجَرْي من ابن آدمَ مجرى الدَّم، فضيقوا مجاري عليه السلام: «إن الشيطان ليجَرْي من ابن آدمَ مجرى الدَّم، فضيقوا مجاري الشيطان بالجوع والعَطَشِ» (())، وقال عليه السلام: لعائشة والعَطَشِ» (الله عنها الشيطان بالجوع والعَطَشِ» (الله عليه السلام: لعائشة والعَطش الله عليه السلام: لعائشة والعَطش الله عليه السلام: لعائشة وضية الله عنها الشيطان بالجوع والعَطَش ) ())، وقال عليه السلام: لعائشة وضية الله عنها الشيطان بالجوع والعَطَش ) ())، وقال عليه السلام: لعائشة وضية والعَطَش ) ()

اديموا قَرْعَ باب الجنّةِ يُفتحَ لكم» قالت: كيف نديمُ؟ قال عليه السلام: بالجوع والظمأ»(١)، وقال عليه السلام: (كُلُوا واشربُوا في أنصافِ البطونِ، فإنه جُزْءٌ من النّبوة»(٢).

## [السر في تعظيم الجوع]

لعلك تشتهي أن تعلم السرّ في تعظيم الجوع ومناسبته لطريق الآخرة. فاعلم أن له فوائد كثيرة، ولكن يرجع أصولها إلى سبع:

إحداها: صفاء القلب ونفاذ البصيرة، فإن الشَّبَعَ يورث البلادة ويعمي القلب. قال على المن أجاع بطنة عظمت فِكْرَتُهُ وفَطِنَ قلبُهُ (٣). ولا يخفى أن مفتاح السعادة المعرفة، ولا تُنال إلا بصفاء القلب، فلذلك كان الجوع قرع باب الجنة.

الثانية: رقة القلب، حتى يُدرك به لذة المناجاة، ويتأثر بالذكر والعبادة. وقال الجُنيد: «يَجعلُ أحدُكم بينه وبين قلبهِ مخلاةً من الطعام ويريد أن يجد حلاوة المناجاة». ولا يخفى عليك أن أحوال القلب من الخشية والخوف والرقة والمناجاة والانكسار بالهيبة، من مفاتيح أبواب الجنة، وإن كان باب المعرفة فوقه، والجوع قرع لهذا الباب.

الثائثة: ذُلُّ النفسِ وزوالُ البَطَر والطغيان منها، فلا تُكسَرُ النفسُ بشيء كالجوع. والطغيان داع إلى الغفلة عن الله تعالى، وهو باب الجحيم والشقاوة والجوع، إغلاق لهذا الباب. وفي إغلاق باب الشقاوة فتحُ باب السعادة. ولذلك لما عُرضت الدنيا عليه ﷺ قال: «لا بلَ أجوع يوماً وأشبع يوماً، فإذا جعت صَبَرْتُ، وتَضَرَّعتُ، وإذا شبعت شكرت»(٤٤).

<sup>(</sup>١) ورد في تعظيم أجر الصوم أحاديث قدسية وأحاديث شريفة كثيرة صحيحة.

٢) قال العراقي: لم أجده. وأقره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين.

<sup>(</sup>٣) قال العراقي: لم أجده، ولم يعقب الزبيدي.

<sup>(</sup>٤) قال العراقي: لم أجده، ولم يعقب الزبيدي؛ لو نظرنا إلى هذه المرويات دون نسبتها إلى النبي ﷺ لوجدنا معانيها صحيحة.

 <sup>(</sup>٥) قال العراقي: لم أجده، ولم يعقب الزبيدي.

أخرجه الترمذي. وقال: حديث حسن صحيح اوالنسائي وابن ماجه، هذا الحديث من أعلام نبوته ﷺ وهو يكفي في هذا الباب.

<sup>(</sup>٧) متفق عليه دون قوله «فضيقوا مجاري الشيطان . . ٩ .

<sup>(</sup>١) قال العراقي: لم أجده، ولم يعقب الزبيدي في اتحاف السادة المتقين.

 <sup>(</sup>۲) رواه الديلمي في مسند الفردوس بسند ضعيف؛ وروى الترمذي عنه 總: ﴿أجوع يوماً وأشبع يوماً».

<sup>(</sup>٣) قال العراقي: لم أجده، وسكت عنه الزبيدي.

<sup>(</sup>٤) رواه النرمذي بلفظ •عرض عليَّ ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهباً، قلت: لا يارب، =

#### [التدرج في التقليل من الطعام]

لعلك تقول: قد صار الشِّبع والإكثارُ في الأكل عادة، فكيف أتركها؟

فاعلم أن ذلك يسهل على من أراده بالتدريج، وهو أن يُتقص كل يوم من طعامه لقمة، حتى يُتقصَ رغيفاً في مقدارِ شهر، فلا يظهر أثره، ويصير التقليل عادته. ثم إذا أذّعنت بالتقليل، فلك النظر في الوقت والقدر والجنس. أما القدر، فله ثلاث درجات:

أعلاها \_ وهي درجة الصديقين \_ الاقتصار على قدر القوام، وهو الذي يخاف النقصان منه على العقل أو الحياة، وهو اختيار سَهْل التستريّ<sup>(۱)</sup>، وكان يرى أن الصلاة قاعداً لضعفه بالجوع، أفضل من الصلاة قائماً مع قوة الأكل.

الثانية: أن تقنع بنصف مُدُّ كل يوم وهو ثُلث البطن، وعلى ذلك كانت عادة عمر وضي الله عنه وجماعة من الصحابة، إذ كان قوتهم في الأسبوع صاعاً من شعير.

الثالثة: المد الواحد، وما جاوز ذلك فهو مشاركة مع أهل العادة وميل عن طريق السالكين المسافرين إلى الله تعالى، وقد يؤثّر في المقادير اختلاف الأحوال والأشخاص، وعند ذلك فالأصل فيه أن يمدّ اليد إذا صدق جوعه، ويكفّ وهو بعد صادق الاشتهاء. وعلامة صدق الجوع أن تشتهي أيّ خبز كان من غير أدم (٢)، فإذا استثقل الأكل بغير أدم، فهو علامة الشبع.

وأما الوقت، ففيه أيضاً ثلاث درجات:

أعلاها: أن يطوي (٣) ثلاثة أيام فما فوقها فقد كان الصَّدِّيقُ رضي الله عنه يطوي ستةً أيام. وإبراهيم بن أدهم والثوري سبعاً. وبعضهم انتهى إلى

(١) من أكابر العلماء الربانيين توفي سنة ٢٨٣هـ.

(٢) أدم: ما يؤدم به ويُستمرآ به الخبر، أي ما يؤكل مع الخبر. الأذمُ: الإدام.

(٣) يطوي: يجوع. والطي الاستمرار بالصوم.

الرابعة: أن البلاءَ من أبواب الجنة، لأن فيه مُشاهدةً طعمِ العذاب، وبه يعظمُ الخوفُ من عذاب الآخرة، ولا يَقْدِرُ الإنسان على أن يعذَّب نفسه بشيء كالجوع، فإنه لا يحتاج فيه إلى تكلف، وترتبط بها فوائد أخرى، فيكون مشاهداً بلاء الله تعالى على الدوام.

الخامسة: \_ وهي من كبار الفوائد \_ كَسْر سائر الشهوات التي هي منابع المعاصي، والاستيلاء على النفس الأمارة بالسوء، قال ذو النون (١٠ \_ رضي الله عنه \_ «ما شبعتُ قطُّ إلا عَصيتُ أو همَمْتُ بالمعصية». وقالت عائشة \_ رضي الله عنها \_ «أولُ بدعة حدثتْ بعد رسول الله ﷺ الشَّبَعُ، إن القومَ إذا شبعتْ بطونهم، جَمَحَتْ بهم نفوسُهُم إلى الدنيا».

السادسة: خفة البدن للتهجد والعبادة، وزوال النوم المانع من العبادة، فإن رأس مال السعادة العمر، والنوم ينقص العمر إذ يمنع من العبادة، وأصله كثرة الأكل.

قال أبو سليمان الداراني: "من شبع دخل عليه ست آفات: فَقُدُ حلاوة العبادة، وتَعَدُّر حفظ الحكمة، وحرمان الشفقة على الخلق، لأنه إذا شبع ظن أن الخلق كلهم شباعاً، وثقل العبادة، وزيادة الشهوات، وأن سائر المؤمنين يدورون حول المساجد وهو يدور حول المزابل».

السابعة: خفة المؤنة وإمكانُ القناعةِ بقليلٍ من الدنيا، وإمكان إيثار الفقر، فإنّ من تَخَلَّصَ من شرهِ بطنِهِ لم يَفْتَقِرْ إلى مَالٍ كثير، فيسقط عنه أكثر همومُ الدنيا، فمهما أرادَ أن يستقرضَ لقضاءِ شهوةِ البطنِ، استقرضَ من نفسِهِ، وتَرَكَ شهواتِهِ. كان إذا قيلَ لإبراهيم بن أدهم ـ رحمة الله عليه ـ في شيء إنه غالِ. قال: «أرْ خصوه بالترثك».

ولكن أشبع يوماً وأجوع يوماً، قإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت شكرتك
 وحمدتك، وقال: حديث حسن؛ وفي مسند أحمد عن أبي أمامة نحوه. ورواه الطبراني
 في الكبير.

<sup>(</sup>١) كذًا في الإحياء أيضاً. وفي المطبوعة: على بدل ذي النون، وذو النون المصري: عالم رباني توفي سنة ٢٤٥هـ ويعد من الطبقة الأولى في العلماء الربانيين.

## الأصل الثاني: في شُرَهِ الكلام

وذلك لا بد من قطعه، فإن الجوارح كلّها تؤثّر أعمالُها في القلب، لكن اللسان أخص بذلك لأنه يؤدي عن القلب ما فيه من الصور، فتقتضي كل كلمة صورة في القلب محاكية لها، فلذلك إذا كان كاذباً حصل في القلب صورة كاذبة، واعوجَّ به وجه القلب، وإذا كان في شيء من الفضول مستغنى عنه، اسود به وجه القلب وأظلم، حتى تنتهي كثرة الكلام إلى إماتة القلب. ولذلك عظم رسول الله على أمر اللسان فقال: "من يتوكّلُ لي بما بين لَحييه ورجليه أتوكلُ له بالجنة"(). وسئلَ عن أكثر ما يدخل النار، فقال عليه السلام: "الأجوفّان: الفّمُ والفرجُ "(). قال عليه السلام: "وهل يَكُبُ الناسَ على مناخرِهم إلا حَصَائِدُ السنتهم؟ "(). وقال: "من صَمَت نَجًا "()، الناسَ على مناخرِهم إلا حَصَائِدُ السنتهم؟ "()، وقال: "من صَمَت نَجًا "()، أكثر خطايا ابن آدم في لسانه "(). وقال عليه السلام: "من كانَ يؤمنُ بالله واليوم الآخرِ فليقُلُ خيراً أو ليَصْمُت "()، وقال عليه السلام: "من كثرُ كلامُهُ واليوم الآخرِ فليقُلُ عرباً أو ليَصْمُت "()، وقال عليه السلام: "من كثرُ كلامُهُ من الله عنه ومن كثرت ذنوبه فالنار أولى من الكلام. ولهذا كان الصديق رضي الله عنه عنه عجراً في فيه ليمنع نفسه من الكلام.

أربعين يوماً، وقيلَ من طوى أربعينَ يوماً ظهرت له لا محالة أشياء من عجائب الملكوت، ولا يمكن ذلك إلا بالتدريج. وأما الأوسط بأن يطويَ يومينِ، والأدنى بأن يأكل في اليوم مرة واحدة، فمن أكل مرتين لم تكن له حالة جوع أصلاً، فيكون قد تَرَكَ فضيلةَ الجوع.

وأما الجنس، فأعلاه خبر البر (١) مع الإدام مطلقاً، وأدناه خبر الشعير بلا إدام، والمداومة على الإدام سكروه جداً. قال عمر \_ رضي الله عنه \_ لولده كل مرة خبراً ولحماً، ومرة خبراً وسمناً، ومرة خبراً ولبناً، ومرة خبراً ولمحاً، ومرة خبراً قفاراً (٢) . فهذا تنبيه على الأحسن في أهل العادة . وأما السالكون الطريق، فقد بالغوا في ترك الإدام، بل في ترك الشهوات جملة ، السالكون الطريق، فقد بالغوا في ترك الإدام، بل في ترك الشهوات جملة ، حتى كان بعضهم يشتهي الشهوة عشر سنين وعشرين سنة ، وهو يخالف نفسه ويمنعها شهواتها . وقد قال النبي شي الشهوات الذين غُذُوا بالنعيم ونبَتَتْ عليه أجسامهم ، وإنما هِمَّتُهم ألوانُ الطعام وأنواع اللباس ويتشدقون في الكلام (١) . وقد شرحنا طريق السلف في ترك الشهوات [في كتاب كسر الشهوتين (من إحياء علوم الدين)] .

张 恭 杂

<sup>(</sup>١) اللحيان: منبت اللحية أو عظم الحنك، والحديث رواه البخاري في صحيحه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه والترمذي وصححه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه والترمذي وصححه والحاكم وقال صحيح.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطيراني بسند جيد؛ والترمذي بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي بسند حسن والطبراني وابن أبي الدنيا.

 <sup>(</sup>٦) متفق عليه. عن أبي هريرة رضي الله عنه. ورواه أحمد جزءاً من حديث عن أبي شريع
 الكمد...

 <sup>(</sup>٧) أخرجه أبو نعيم في الحلية بسند ضعيف؛ ورواه البيهقي موقوفاً على عمر رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) خبز البر: خبز القمح.

<sup>(</sup>٢) قَفَار: غير مأدوم.

 <sup>(</sup>٣) قال العراقي: رواه ابن عدي في الكامل والبيهقي في الشعب ورواه أبو نعيم في الحلية
 (انظر تمام تخريجه في اتحاف الزبيدي: ج٩/٥٥).

### [آفات اللسان]

اعلم أن للسان عشرين آفة شرحناها في كتاب آفات اللسان (في الإحياء) ويطول ذكرها، ويكفيك العمل بآية واحدة. قال الله تعالى: ﴿ الله خَيْرَ فِي كَثِيرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُونهُم إِلَا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ ﴾ [النساء: ١١٤]. ومعناه أن لا تتكلم فيما لا يعنيك، وتقتصر على المهم، ففيه النجاة.

قال أنس\_رضي الله عنه\_: استشهد غلام منا يوم أُحد فوُجد على بطنه حجراً مربوطة من الجوع، فمسحت أمه التراب عن وجهه وقالت: «هنيئاً لك الجنة يا بنيّ». فقال رسول الله ﷺ: «وما يُدريكِ لَعَلَّهُ كَانَ يتكلمُ فيما لا يُضُرُّه»(١).

وحدُّ ما لا يعني هو: الذي لو تُرك لم يفُتْ به ثواب، ولم تُنتجَزُ به ضرورة.

ومن اقتصر من الكلام على هذا قلّ كلامه، فلْيحاسِبِ العبدُ نفسَه عند ذكرِهِ ما لا يعنيه، إنه لو ذكر الله تعالى بدل تلك الكلمة كان ذلك كنزاً من كنوز السعادة، فكيف يسمح العقل بترك كنز مكنوز، وأخذ مَدَرة (٢)، هذا لو لم يكن فيه إثم، فإن كان إثم، فقد استبدل بترك كل كنز أخذ شعلة من النار.

ومن جملة ما لا يعني حكاية الأسفار وأحوال أطعمة البلاد وعاداتهم، وأحوال الناس، وأحوال الصناعات والتجارات، وهو من جملة ما ترى الناس يخوضون ويستلذون به.

## [تفصيل بعض آفات اللسان]

لعلك تريد أن تعرف تفصيل بعض هذه الآفات، فاعلم أن الغالب

(٢) المدرة: قطعة من الطين أو الحجر.

على الألسنةِ من جملة العشرين آفة خمسة: الكذب، والغيبة، والمماراة، والمدح، والمزاح.

الآفة الأولى الكذب: وقد قال ﷺ: ﴿لا يزالُ العبدُ يكذبُ ويتحرى الكذبَ حتى يُكتبَ عندَ الله كذاباً (١) ، وقال ﷺ: ﴿ويلٌ للَّذِي يُحَدُّثُ فيكذبُ ليَضْحَكَ منهُ الناسُ ، ويلٌ له ويلٌ له (٢) .

وقيل: يا رسول الله، أيزني المؤمن؟ أيسرق المؤمن؟ قال عليه السلام: «قد يكون ذلك»، فقيل له: أيكذب؟ فقال: لا إنما يفتري الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله»(٣). وقال عليه السلام: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر»، فقلنا: بلى يا رسول الله قال: «الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالديْنَ»، وكانَ مُتّكناً فَجَلَسَ وقال عليه السلام: «ألا وقولُ الزُّور»(١٤)، وقال عليه السلام: «كانَ خَصْلة يَطْبَعُ اللهُ عليها المؤمنَ إلا الخيانةَ والكذِبَ»(٥).

## [متى يُرخَّصُ في الكذب؟]

اعلم أن الكذب حرامٌ في كلِّ شيءٍ، إلا لضرورة، حتى قالت امرأة لولدها الصغير: تعال حتى أعطيك، فقال النبي ﷺ: ﴿وَمَاذَا كُنْتِ تُعْطَينُهُ لُو جَاءً؟﴾ قالت: تَمْرة. قال: ﴿أَمَا لُو لَمْ تَفْعِلِي كُتِبَتْ عَلَيْكُ كَذَبَةٍ﴾ (٦).

فليحذر الإنسان الكذبَ حتى في التَّخَيُّلِ وحديثِ النفسِ، فإن ذلك يثبت في النفس صورة معوجَّة حتى تكذبَ الرؤيا، فلا تنكشفُ في النوم

اخرجه النرمذي من حديث أنس مختصراً وقال: غريب. ورواه ابن أبي الدنيا بسند ضعيف؛ وروى الطبراني في الأوسط نحوه بإسناد جيد.

١) متفق عليه.

٢) أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وحسنه؛ ورواه أحمد في مسنده.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عبد البُرُّ في التمهيد بسند ضعيف والآية رقم (١٠٥) من سورة النحل؛ ورواه ابن عساكر.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه؛ واللفظ للبخاري.

 <sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي شيبة في المصنف؛ وابن عدي في مقدمة الكامل؛ وروى أحمد نحوه؛ وفي
 رواية البزار وأبي يعلى يطبع المؤمن على كل خلة . . ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وأحمد ورجاله ثقات.

أسرار الملكوت، والتجربة تشهد بذلك.

نعم إنما يُرخَّصُ في الكذب إذا كانَ الصدقُ يُفضي إلى محذور آخر أشد من الكذب، فيباح كما تباح الميتة إذا أدى تركُها إلى محذورٍ أشد من أكلها، وهو فوات الرُّوح.

قالت أم كلثوم - رضي الله عنها -: "ما رَخَص رسول الله صلح في شيء من الكذب إلا في ثلاث: الرجلُ يقولُ القولَ يريدُ الإصلاح، والرجلُ يقولُ القولَ يريدُ الإصلاح، والرجلُ يقولُ القولَ في الحَرْب، والرجلُ يحدَّثُ امراتَهُ ((). وهذا لأن أسرارَ الحرب لو وقَفَ عليها المرأةُ نشأ منها فسادٌ أعظمُ من فسادِ الكذب، وكذلك المتخاصمان تدوم بينهما المعصية والعداوة، فإذا أمكن الإصلاح بكذب، فذلك أولى.

فهذا ما ورد فيه الخبر، وما في معناه: كذبُ الإنسانِ ليسترَ مالَ غيره عن ظالمٍ أو إنكارُهُ لِسِرِّ غيره، بل إنكاره لمعصيةِ نفسه عن غيره، فإن المجاهرة بالفسق وإظهاره حرام، وكذلك إنكاره جناية نفسه على غيره لتطييب قلبه، وكذلك إنكاره مع زوجته، أن تكون ضرّتها أحبّ إليه، وكل ذلك يرجع إلى دفع المضرّات.

ولإ يباح لجلب زيادةِ مالٍ وجاهٍ، وفيه يكون كذب أكثر الناس.

ثم إذا اضْطُرَّ إلى الكذب فليعدل إلى المعاريض (٢) ما أمكن حتى لا يعوِّد نفسه الكذب.

كان إبراهيم بن أدهم إذا طُلب في الدار قال لخادمته: قولي له اطلبه في المسجد. وكان الشعبي يخطّ دائرة، ويقول لخادمته: «ضعي الإصبع

 (١) رواه مسلم بألفاظ قريبة منه؛ وليس الأمر على إطلاقه في حديث الرجل لامرأته. (انظر شرح الحديث في شرح مسلم للإمام النووي)؛ ورواه أحمد قريباً من لفظ المولف.

فيها وقولي: ليس ههنا». وكان بعضهم يعتذر عند الأمير ويقول: منذ فارقتك ما رفعت جنبي من الأرض إلا ما شاء الله تعالى. وكان بعضهم يُنكر ما قال، فيقول: إن الله ليعلمُ ما قلتُ من ذلك من شيء. فيوهم النفي بحرف اما» وهو يريد غير ذلك. وتباح المعاريض لغرض خفيف، لقوله ﷺ: لا تدخل الجنة عجوز (۱)، ونُحِملُك على ولد البعير (۱)، وفي عيني زوجك بياض (۱)، لأن هذه الكلمات أوهمت خلاف ما أراد، فيباح مثل ذلك مع النساء والصبيان لتَطيبَ قلوبهم بالمزاح، وكذلك من يمتنع عن أكل الطعام فلا ينبغي أن يكذب ويقول: لا أشتهي إذا كان يشتهي، بل يعدل إلى المعاريض. قال النبي عليه السلام لامرأة قالت ذلك: «لا تجمعي كذباً وجوعاً (١٠).

#### الآفة الثانية الغيبة

قال الله تعالى: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ آخِيهِ مَيْنَا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ [الحجرات: ١٢]. وقال عليه السلام: «الغِيبَةُ أَشَدُ مِن الزِّني» (٥) ، وأوحى الله تعالى إلى موسى ـ عليه السلام ـ من مات تائباً من الغيبةِ فهو آخر من يدخل الجنة ، ومن مات مصراً عليها فهو أول من يدخل النار . وقال ﷺ: يدخل البلة أُسري بي على قوم يَخمشُون وجُوهَهُمْ بأظفارهم ، فقيل لي: هؤلاء الذينَ كانوا يغتابُونَ الناسَ (١٠).

واعلم أن حدّ الغيبة \_ كما بيّنه رسول الله ﷺ أن تذكر أخاكَ بما يكرهه لو بَلَغَه، وإن كنت صادقاً، سواء ذكرت نقصاناً في نفسه، أو عقله، أوثوبه،

<sup>(</sup>٢) المعاريض: جمع معراض، وهو التورية بالكلام يقول شيئاً ويعني شيئاً آخر، ولكن لا يجعل ذلك عادته بل يلجأ إليها عند الضرورة الملجئة، وما أورده الإمام الغزالي عن إبراهيم بن أدهم أو الشعبي فلم يكن ذلك ديدنهم رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي من حديث الحسن مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود والترمذي وصححه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الزبير بن بكار وابن أبي الدنيا.

 <sup>(</sup>٤) رواه الطبراني وابن أبي الدنيا؛ ورواه أحمد من حديث أسماء ابنة يزيد بلفظ لا تجمعن.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن حبان في الضعفاء؛ وابن أبي الدنيا؛ وابن مردويه في التفسير وقال السيوطي: ضعيف.

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود مسئداً ومرسلاً والمسند أصح.

أو فعله، أو قوله، أو داره، أو نسبه، أو دابته، أو شيئاً مما يتعلق به، حتى قولك: إنه واسع الكم، أو طويل الذّيل، حتى ذُكر عند رسول الله ﷺ رجل فقيل: ما أعجزه، فقال عليه السلام: «اغتبتموه»(١). وأشارت عائشة \_ رضي الله عنها \_ بيدها إلى امرأة أنها قصيرة. فقال عليه السلام: «اغتَبْتِها»(٢)

فبهذا يعلم أن الغيبة لا تقتصر على اللسان، بل لا فرق بين أن يحصل التفهيم باليد أو بالرمز أو بالإشارة أو بالحركة أو بالمحاكاة، أو التعريض المُفْهم، كقولك: إن بعض أقربائنا وبعض أصدقائنا كذا وكذا.

واعلم أن أخبث أنواع الغيبة غيبة القرّاء (٣)، يقولون مثلاً: الحمد شه الذي لم يبتلنا بالدخول على السلطان لطلب الدنيا. أو نعوذ بالله من قلة الحياء، وهم يفهمون المقصود بذلك. يقولون: ما أحسن أحوال فلان لولا أنه بُليَ بمثل ما ابتلي به أمثالنا، وهو قلة الصبر عن الدنيا، فنسأل الله تعالى أن يعافينا، وغرضهم بذلك الغيبة، فيجمعون بين الغيبة والرياء، وإظهار التشبه بأهل الصلاح في الحذر من الغيبة. وهذه خبائث يغترّون بها وهم يظنون أنهم تركوا الغيبة.

وكذلك قد يغتابُ واحدٌ فيغفلُ عنه الحاضرون فيقول: سبحان الله ما أعجَبَ هذا، حتى ينتبه القومُ إلى الإصغاء، فيستعملُ ذكرَ الله في تحقيقِ خبثه.

ويقول: قلبي مشغول بفلانٍ تابَ اللهُ علينا وعليه، وليس غرضُهُ الدعاءُ بل التعريفُ. ولو قصدَ الدعاء لأخفاهُ، ولو اغتمَّ قلبُهُ لأجله لكتم عيبه ومعصيته. كذلك المستمع، قد يُظهر تعجباً من كلام المغتاب حتى يزيد نشاطُه في الغيبة، «والمستمعُ أحدُ المغتابَيْن»، كذلك قال رسول الله المنطقة فكيف إذا حرَّك نشاطه بالتعجب؛ وكذلك قد يقول دع غيبة فلان وهو بقلبه

غير كاره لغيبته إنما غرضه أن يُعرف بالتورع، وذلك لا يُخرجه عن إثم الغيبة ما لم يكرهها بقلبه ويُورطه في إثم الرياء، بل يخرج من الإثم بأن يكرهه قلبه، ويكذَّب المغتاب ولا يصدّقه عليه، لأنه فاسق يستحق التكذيب.

#### [متى يرخص بالغيبة؟]

إنما يُرَخُّصُ في الغيبة في ستة مواضع:

الأول منها: المتظلم يذكر ظلمَ الظالمِ عندَ سلطانِ ليدفعَ ظلمَه، فأما عند غير سلطان وعند غير من لا يقدر على الدفع فلا.

اغتيبَ الحجاج عند بعض السلف، فقال: إن الله لينتقمُ للحجاج ممن اغتابه، كما ينتقمُ من الحجاج لمن ظلمه.

الثاني: الذي يستعان به على تغيير المنكر يجوز أن يذكر له أيضاً.

الثالث: المستفتى إذا افتقر إلى ذكر السؤال كما قالت هند للنبي ﷺ: إن أبا سفيان، رجل شحيح لا يعطيني ما يكفيني، وهذا كله شكاية، ولكن إنما يحل إذا كانت فيها فائدة.

الرابع: تحذير المسلم من شر الغير إذا علم، أنه لو لم يذكره لقبلت شهادته، كما يذكر المزكّي إذ يعامل ويناكح فيتضرر به فيذكر لمن يتوقع ضرره به فقط.

الخامس: أن يكون معروفاً باسم فيه عيب كالأعمش والأعرج، فالعدول إلى اسم آخر أولى.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٢) رواه أحمد، وأصله عند أبي داود والترمذي وصححه بلفظ آخر.

<sup>(</sup>٢) طلبة العلم، أو العلماء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني بسند ضعيف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهتي في الشعب بسند ضعيف؛ ورواه مسلم وابن ماجه بلفظ «كل المسلم حرام دمه، وماله، وعرضه؛ ولأبي داود بلفظ تريب من لفظ مسلم.

الآفة الثالثة المِرَاءُ والمجادلة

قال ﷺ: امن تركَ المراءَ وهو محتٌّ بنيَ له بيتٌ في أعلى الجنة، ومن تركه وهو مُبطل بني له بيتٌ في رَبَضِ الجنة»(١) وهذا لأن الترك على المحق

وقال عليه السلام: الا يستكملُ العبدُ حقيقةَ الإيمانِ حتى يَدَع المراءَ وهو محقٌ »(٢). وحدّ المراء هو الاعتراض على كلام الغير بإظهار خلل فيه، إما في الْلَفظ، وإما في المعنى، والباعثُ عليه تارةً 'لترفع بإظهار القضل، وسببُه خبث الرعونة، وإما السَّبُعيَّةُ(٣) التي في الطبع المتشوفةُ إلى تنقيصِ

فالمراء والمجادلة تقوية لهذين الخبيثين المهلكين، بل الواجب أن يصدق ما سمعه من الحق، ويسكت عما سمعه من الخطأ، إلا إذا كان في ذكره فائدة دينية، وكان يُسمَعُ منه، فيذكرُهُ برفق لا بعنف.

#### الآفة الرابعة المزاح

والإفراط فيه يكثر الضحك، ويميت القلب، ويورث الضغينة، ويسقط المهابة والوقار. قال ﷺ: ﴿إِنَّ الرَّجَلِّ لِيتَكُلُّمُ بِالْكُلَّمَةِ يُضْحِكُ بِهَا جلساءَهُ فيهوي بها أبعدَ من الثريا»(٤)، وقال عليه السلام: ﴿لا تمارِ أَخَاكُ ولا تمازخه<sup>ه(۵)</sup>.

واعلم أن اليسير منه في بعض الأوقات لا بأس به، لا سيما مع النساء والصبيان تطييباً لقلوبهم، نُقِلَ ذلك عن رسول الله على الكنه قال: (إني الأمزح ولا أقول إلاحقاً» (٦)، ويعسر على غيره ضبط ذلك.

(١) رواه ابن ماجه والترمذي، وقال: حديث حسن.

### [علاج النفس لتكفُّ عن الغبية]

علاج النفس في كفُّها عن الغيبة أن يتفكر في الوعيد الوارد فيها في قوله على النارِ في البسس المرع عن النارِ في البسس (٢٠).

وورد أن حسنات المغتاب تنقل إلى ديوان المظلوم بالغيبة، فينظر في قلة حسناته وكثرة غيبته، وأنه ينتهي إلى إفلاسه على القرب، ثم يتفكر في عيوب نفسه، فإن كان فيه عيب فيشتغل بنفسه عن غيره، وإن كان قد ارتكب صغيرة فليعلم أن ضرره من صغيرة نفسه أكثر من ضرره من كبيرة غيره، وإن لم يكن فيه عيب، فيعلم أن جهله بعيوب نفسه أعظم عيب. ومتى يخلو الإنسان من عيب؟ ثم إن خلا منه فليشكر الله تعالى بدلاً من الغيبة، فإنَّ ثلبَ الناس وأكل لحم الميتة، من أعظم العيوب، فليحذر منه.

ثم مهما سبق لسانه إلى الغيبة، فينبغي أن يستغفرَ الله تعالى، ويذهب إلى المغتاب ويقول: ظلمتُكَ فاعف عني، فيستحله، فإن لم يصادفه فليكثر من الثناء عليه، ومن الدعاء له، ومن الحسنات، حتى إذا نَقل بعضها إلى ديوان المظلوم بقي له ما يكفيه، فهي كفَّارة الغيبة (٣).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبى الدنيا بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) السبعية: نسبة إلى السبع، وهي الطبيعة الحيوانية.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا بسند حسن، وروى الشيخان نحوه.

<sup>(</sup>۵) أخرجه الترمذي وقال: حديث غريب.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد، والترمذي بلفظ قريب وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>١) الماخور: بيت الريبة والدعارة.

<sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أجد له أصلاً؛ وقال الزبيدي: رواه ابن أبي الدنيا من قول الحسن

<sup>(</sup>٣) وردت أحاديث كثيرة في الترهيب من الغيبة (في الصحاح)؛ انظر: كتاب الترغيب والترهيب: ج٣/ ٥٠٢ وما بعدها؛ والغيبة والنميمة من أخطر الآفات الاجتماعية التي انتشرت في زماننا، وقلَّ من يتنزه عنهما نسأل الله عزَّ وجلَّ أن يعيننا على تركهما.

#### الأفة الخامسة المدح

كما جرت به عادة الناس عند زيارة المُختَسمين (٥) من أبناء الدنيا، وكما جرت به عادة القصّاص والمذكرين، فإنهم يمدحون من يحضر مجالسهم من الأغنياء.

وفي المدح ست آفات: أربع على المادح، واثنتان على الممدوح.

أما المادح:

فالآفة الأولى فيه: أنه قد يفرط فيه، فيذكره بما ليس فيه، فيكون كذَّاباً الثانية: أنه يُظهر له من الحب ما لا يعتقده فيكون منافقاً مراثياً.

الثالثة: أنه يقول ما لا يتحققه، فيكون مجازفاً، كقوله: إنه عَدْل، وإنه وَرعٌ، وغير ذلك مما لا يتحقق فيه، مَدَحَ رجلٌ بين يدي رسول الله ﷺ رجلاً، فقال عليه السلام: «ويحك قطعتَ عُنْقَ صاحِبكَ، إنْ كان لا بدَّ من كونِ أحدِكُمْ مادحاً أخاه فليقل: أحسب فلاناً ولا أزكِّي على الله أحداً، حسيبه الله إن كان يرى أنه كذلك»(٦).

#### .

الرابعة: أن يفرح الممدوح به، وربما كان ظالماً فَيعصي بإدخال السرور على قلبه. قال ﷺ: إن الله ليغضب إذا مُدح الفاسق<sup>(۱)</sup>. وقال الحسن: "من دعا لفاسق بالبقاء فقد أحب أن يُعصى الله». فالظالم الفاسق ينبغي أن يُذم لتفتر رغبته في الظلم والفسق.

وأما الممدوح، فإحدى الآفتين فيه: أن يُحدث فيه كِبْراً أو إعجاباً وهما مهلكان. ولذلك قال عليه السلام: «قطعتَ عنقَ صاحبك».

الثانية: أن يفرح به، فيفتر عن العمل، ويرضى عن نفسه. قال ﷺ: «لو مشى رجلٌ إلى رجلٍ بسكينٍ مُرْهَفٍ، كان خيراً له من أن يُثنيَ عليه في وجهه» (٢).

وأما إذا سلم المدح من هذه الآفات في المادح والممدوح، فلا بأس به، وربما يُندب إليه. قال ﷺ: قلو وُزِنَ إيمان أبي بكر بإيمان العالمين لرَجح (٢)، وقال ﷺ: قلو لم أُبعث لُبعثتَ يا عمر (٤). وقد أثنى على كثير من الصحابة إذ علم أن ذلك يزيد في نشاطهم ولا يُورثهم عُجباً.

#### [كيف ينجو الممدوح؟]

حقٌ على الممدوح أن يتأمل في خطر الخاتمةِ، ودقائق الرياءِ، وآفاتِ الأعمال، ويتذكر ما يعرفه من نفسه من القبائح الباطنة، لا سيما في أفكاره وحديث نفسه، ما لو عرفه المادح لكفَّ عن المدح.

 <sup>(</sup>١) أخرجه النسائي وابن ماجه.
 (٢) أخرجه الترمذي وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه والحاكم ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٥) أي الأكابر والسلاطين، ذوي الجاه والحشمة .

متفق عليه من حديث أبي بكرة بنحوه؛ وأخرجه ابن أبي الدنيا بلفظ المؤلف؛ ورواه=

<sup>:</sup> أبو داو دوابن ماجه بألفاظ قريبة منه .

أخرجه ابن أبى الدنيا والبيهقى بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أجدله أصلاً، وسكت الزبيدي في الإتحاف.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدي والديلمي من حديث ابن عمر بإسناد ضعيف، ورواه البيهقي في
 الشعب موقوفاً على عمر بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو منصور الديلمي وهو منكر. والمعروف الو كان بعدي نبي لكان عمر الوواه الترمذي وقال: حديث حسن.

#### الأصل الثالث: في الغضب

اعلم أنَّ الغضبَ شعلة نارِ اقتُبِسَت من نارِ الله الموقدة، التي تَطَّلع على الأفندة، ومن غلب عليه فقد نزع إلى عِرْق الشيطان فإنه مخلوق من النار.

وكشر شدَّة الغضب من المهمات في الدين. قال ﷺ: "ليس الشديدُ اللهُ عندَ الغضب" (١) وقال عليه بالصُّرَعَة ، إنما الشديدُ الذي يملكُ نفسهُ عندَ الغضب (١) وقال عليه السلام: "الغضبُ يفسدُ الإيمان كما يفسدُ الصبرُ العسل (٢) ، وقال عليه السلام: "ما غضبَ أحدٌ قطُّ إلا أشفى على جهنم (٣) ، وقال رجل: يا رسول الله ، أي شيء أشد؟ قال: "غضبُ الله »، قال: فما ينقذني من غضبِ الله؟ قال: "أن لا تغضب (٤) . وقال رجل لرسول الله ﷺ: "مُرني بعمل وأقلل ، فقال عليه الصلاة والسلام: لا تغضب، فأعاد على رسول الله ﷺ مراراً وهو يقول: لا تغضب "(٥) ، فكيف لا تعظم آفة الغضب وهو يحمل في الظاهر على الضرب والشتم وإطالة اللسان، وفي الباطن، على الحقد والحسد وإظهار السوء والشماتة والعزم على إفشاء السرّ وهتك الستر، والفرح بمصيبة المغضوب عليه والغم بمسرتة . وكل واحدة من هذه الخبائث مهلك.

#### [علاج الغضب]

عليك في صفة الغضب وظيفتان:

وقال بعضهم لما أثني عليه: اللهمَّ إن عبدك هذا تقرَّب إليَّ بمقتك، وأنا أشهدك على مقته.

وقال عليّ رضي الله عنه لمَّا أُثني عليه «اللهمَّ اغفر لي ما لا يعلمون، ولا تؤاخذني بما يقرلون واجعلني خيراً مما يظنون».

李 华 泰

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني والبيهقي بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه البزار وابن عدي بإسناد ضعيف.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد وابن عبد البر وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري والترمذي.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم بلفظ: «احثوا في وجوه المداحين التراب».

إحداهما: كسره بالرياضة ، ولست أعني بكسره إماطته (١) فإنه لايزول أصله ولا ينبغي أن يزول ، بل إن زال وجب تحصيله ، لأنه آلة القتال مع الكفار ، والمنع من المنكرات ، والتكثير من الخيرات ، وهو ككلب الصائد ، إنما رياضته في تأديبه حتى ينقاد للعقل والشرع فيهيج بإشارة العقل والشرع ، ويسكن بإشارتهما ولا يخالفهما ، كما ينقاد الكلب للصياد . وهذا ممكن بالمجاهدة ، وهو اعتياد الحلم والاحتمال مع التعرض للمُغضِبَات .

الثانية: ضبط الغضب عند الهيجان بالكظم، ويعين عليه علم وعمل.

أما العلم: فهو أن يعلم أنه لا سبب لغضبه إلا أنه أنكر أن يجري الشيء على مراد الله لا على مراده، وهذا غاية الجهل. والآخر أن يعلم أن غضب الله عليه أعظم من غضبه، وأن فضل الله أكبر، وكم عصاه وخالف أمره؛ فلم يغضب عليه إن خالفه غيره، فليس أمره عليه ألزم على عبده وأهله ورفقته من الله عليه.

وأما العمل: فهو أن يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، إذ يعلم أن ذلك من الشيطان، فإن لم يسكن، جلس إن كان قائماً، ويضطجع إن كان قاعداً، كذلك ورد الخبر (٢)، فاختلاف الحال (٣) يؤثر في التسكين. وإن لم يسكن فيتوضأ. قال عليه الصلاة والسلام: "إن الغضب من الشيطان وإن الشيطان خُلق من النار، وإنما تُطفأ النارُ بالماءِ، فإذا غضبَ أحدُكُم فليتوضَّأَه (٤)، وقال عليه السلام: "ألا إن الغضب جمرةٌ في قلب ابن آدم، ألا ترونَ إلى حمرةٍ عينيه، وانتفاخٍ أوداجه، فمن وجد من ذلك شيئاً فليضرب خدّه بالأرض (٥). هذه إشارة إلى تمكين أعز الأعضاء من أذل

المواضع، لينكسر الكِبُرُ، فإنه السبب الأعظم في الغضب، ليعلم أنه عبدٌ ذليل فلا يليق به الكبر.

قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن الرجلَ ليدركُ بالحِلْم درجةَ القائمِ الصائمِ، وإنه ليُكتَبُ جباراً وما يملكُ إلا أهلَ بيته (١)، وقال ﷺ: ﴿من كَظَم غيظاً ولو شاء أن يمضيّهُ أمضاهُ، ملا الله تعالى قلبه يوم القيامة أمناً وإيماناً (٢)، وقال عليه السلام: ﴿ما من جُرعةِ أحب إلى الله تعالى من جُرعةِ غيظٍ يكظمها عبد، وما كظَمَها عبد إلا ملا الله جوفه إيماناً (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إزالته.

اخرج ابن أبي الدنيا بإسناد صحيح حديثاً بهذا المعنى وأحمد في مسنده؛ وأبو داود وابن
 حبان.

٣) أي من قيام إلى قمود، إلى جلوس، إلى اضطجاع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود وأحمد والطبراني في الكبير.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي، وقال: حسن صحيح.

١) أخرجه الطبراني بسند ضعيف؛ ورواه أبو نعيم في الحلية.

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا بإسناد ضعيف؛ وروى الترمذي نحوه بسند حسن.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا وفيه ضعف؛ وفي كظم الغيظ وردت أحاديث في الصحاح.

#### [علاج الحسد]

اعلم أن الحسد من الأمراض العظيمة للقلب، ومرض القلب لا يُداوى إلا بمعجون العلم والعمل.

فأما العلاج العلمي: فهو أن يعلم أن حسده يضره ولا يضر محسوده بل ينفعه، أمّا إنه يضره فهو، أنه يُبطل حسناته، ويعرضه لسخط الله تعالى، إذ يسخط قضاء الله ويشح بنعمته التي وسعها من خزائنه على عباده، وهذا ضرر في دينه.

وأما ضرره في دنياه، فهو أنه لا يزال في غم داثم وكمد لازم، وذلك مراد عدوه منه، فإن أهم أغراض عدوه وأكمل النعمة عليه، حزن حاسده، فقد كان يريد المحنة لعدوه فحصلت له.

والحسود لا يخلو قط من الغم والمحنة، إذ لا يزال أعداؤه أو واحد منهم في نعمة. وأمّا إنه ينقع عدوه ولا يضره، لأن النعمة لا تزول بحسده، وأنه يضاعف حسناته، إذ تُنقَلُ حسناتُ الحاسدِ إليه، لا سيما إذا طوّل اللسان فيه، فإنه مظلوم من الحاسد، فقد طلب الحاسد زوال نعمة الدنيا منه، فأضاف إليه نعمة الآخرة، وحَصَّلَ لنفسه مع عذاب الدنيا عذاب الآخرة، فهو كمن رمى عدوه بحجر فلم يصب عدوه، وعاد إلى عينه فأعماها، وزادت عليه شماتة عدوه إبليس، فإنه فاتته النعمة وفاته الرضاء بالقضاء. ولو رضي به لكان فيه ثواب، لا سيما إذا حسد على العلم والورع، فإن محب العلم يعظم ثوابه.

وأما العلاج العملي: فهو أن يعرفَ حكمَ الحسد وما يتقاضاه من قول وفعل، فيخالفه ويعمل بنقيضه، فيثني على المحسود، ويظهر الفرح بنعمته، ويتواضع له. وبذلك يعود المحسود صديقاً له، ويزايله الحسد، ويتخلص من إثمه وألمه. قال الله تعالى: ﴿ أَدْفَعٌ بِأَلَيِّي هِي آحَسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكُ وَبَيْنَامُ عَذَارَةٌ كُأَنَّمُ وَلِيُ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤].

#### الأصل الرابع: في الحسد

قال رسول الله ﷺ: "الحسدُ يأكلُ الحسناتِ كما تأكلُ النارُ الحطبَ"()، وقال عليه السلام: "ثلاثُ لا ينجو منهن أحد: الظنُّ، والطيرةُ، والحسدُ، وسأحدثكم بالمخرج من ذلك، إذا ظننت فلا تحقق، وإذا تَطيَّرت فامض، وإذا حَسَدْتَ فلا تبْغِ"(). وقال عليه السلام: "دَبَّ إليكم داءُ الأمم قَبْلَكُم الحسدُ والبغضاءُ، والبغضاء هي الحالقة "(). وقال زكريا عليه السلام: قال الله تعالى: "الحاسد عدو لنعمتي، متسخط لقضائي، غير راض بقسمتي التي قسمت بين عبادي».

واعلم أن الحسد حرام وهو: أن تحب زوالَ النعمةِ من غيرِكَ، أو تحب نزول مصيبة به.

ولا تحرم المنافسة، وهي أن تُغبطه وتشتهي لنفسك مثله، ولا تحب زوالها منه .

ويجوز أن تحب زوالَ النعمةِ ممن يستعين بها على الظلم والمعصية ، لأنك لا تريد زوال النعمة ، وإنما تريد زوال الظلم . وعلامته أنه لو ترك الظلم والمعصية لم تحب زوال نعمته .

وسبب الحسد إما الكِبْرُ، وإما العداوة، وإما خبث النفس، إذ يبخل بنعمة الله على عباده من غير غرض فيه له .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود وابن ماجه بإسناد ضعيف؛ والخطيب بإسناد حسن.

٢) أخرجه ابن أبي الدنيا وفي سنده ضعيفان وللطبراني نحوه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ورواه البزار بإسناد جيد؛ انظر صحيح الترمذي؛ والترغيب والترهيب:
 ٣/٤ ٢٥ ـ ٤٢٤ .

#### الأصل الخامس: في البخل وحب المال

واعلم أن البخل من المهلكات العظيمة. قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩]، وقال الله تعالى: ﴿ وَلاَ يَعْسَبَنَ اللَّهِ مَ غَلْمِهِ مُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ مِ ﴿ اللَّهِ مَا الله تعالى: ﴿ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ مِ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]، وقال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ مِن النَّاسَ وَالبّحُل ﴾ [النساء: ٣٧]، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ وَ اللَّهُ مِن كَانَ قبلكم الله الله وقال على السخاء السخاء شجرة تنبت في الجنة فلا يلج الجنة إلا سخيّ، والبخلُ شجرة تنبت في النار فلا يلج الجنة المراء بنفسه (٣)، وقال عليه السلام: «شر مُطاع، وهوى مُتبع، وإعجابُ المراء بنفسه (٣)، وقال عليه السلام: «إن الله يبغضُ ما في الرّجل شعر هالع وجُبْنٌ خالع (٤). وقال عليه السلام: «إن الله يبغضُ البخيل في حياته، السخيّ عندَ موته (٥)، وقال عليه السلام: «السخي الناجيل الناجيل أحب إلى الله من العابدِ البخيل (٢)، وقال عليه السلام: «لا يجتمع الناز في مؤمن: البخل وسوء الخلق (٣).

#### [كيف تتخلص من إثم الحسد]

لعلّ نفسك لا تطاوعك على التسوية بين عدوك وصديقك، بل تكره مساءة الصديق دون العدوّ، وتقول: لستُ مكلفاً بما لا أطيق، فإن لم تقدر على ذلك فعليك أن تتخلص من الإثم بأمرين:

أحدهما: أن لا تظهر الحسد بلسانك وجوارحك وأعمالك الاختيارية، بل تخالف موجَبَها.

والثاني: أن تكره من نفسك حبّها زوال نعمة الله تعالى عن عبدٍ من عباده. فإذا اقترنت الكراهة عن باعث الدين بحب زوال النعمة الذي اقتضاه الطبع، اندفع عنك الإثم، وليس عليك تغيير الطبع، فإن ذلك لا تقدر عليه في أكثر الأحوال.

وعلامة الكراهية أن تكون بحيث لو قدرت على إزالة نعمته لم تُقدم على الإزالة مع حبك لها، ولو قدرت على معونته في دوام نعمته أو في زيادتها فعلت مع كراهيتك لذلك. فإذا كنت كذلك، فلا إثم عليك فيما يتقاضاه طبعك.

فإن الطبع إنما يصير مقهوراً في حق المُستَهْتَرِ بالله (١) الذي انقطع نظره عن الدنيا وعن الخلق. بل علم أن المُنعم عليه إن كان في النار فما تنفع هذه النعمة، وإن كان في الجنة فأي نسبة لهذه النعمة إلى الجنة. بل يرى كلّ الخلق عباد الله تعالى، فيحبهم لأنهم عباد لمحبوبه، ويجب أن يظهر أثر نعمة محبوبه على عباده، وهذه حال نادرة لا تدخل تحت التكليف.

<sup>(</sup>١) ورد بلفظ: "إياكم والشح... " أخرجه مسلم؛ وورد في كنز العمال عن ابن جرير: "إياكم والبخل فإن البخل دعا أقواماً فمنعوا زكاتهم... ".

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني بلفظ قريب وفي سنده راو ضعيف جداً؛ ورواه ابن حبان في الضعفاء .

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الأوسط والبزار وأبو نُعيتم يسند ضعيف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود بسند جيد.

 <sup>(</sup>٥) ذكره صاحب الفردوس ولم يخرجه ولده؛ قال العراقي: لم أجد له إسناداً؛ وقال السيوطي: رواه الخطيب في كتاب البخلاء عن على رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٦) جزه من حديث رواه الترمذي وقال: حديث غريب.

 <sup>(</sup>٧) روى النسائي وابن حبان والحاكم بلفظ: «لا يجتمع شح وإيمان في قلب عبد أبداً».

المستهتر بالله: أي من اشتد حبه وتعلق بربه غير مبال بنقد.

## [أصل البخل حب المال]

اعلم أن أصل البخل حب المال، وهو مذموم. ومن لا مال له لا يظهر بخله بالإمساك، ولكن يظهر بحب المال. ورُبَّ رجل سخي لكنه يحب المال، فيسخى به لِيُذكر بالسخاء، وذلك أيضاً مذموم، لأن حب المال يُلهي عن ذكر الله عزَّ وجلّ، ويصرف وجه القلب إلى الدنيا، ويُخكم علاقته فيها، حتى يثقل عليه الموت الذي فيه لقاء الله تعالى.

قال الله عزَّ وجل : ﴿ يَمَا أَهُما الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ نُلُهِ الْمَوْلُكُمْ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ وَلَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَمُولُكُمْ وَلَا تَعَالى : ﴿ أَلَهَنَكُمُ الْقَكَانُو ﴾ وقال الله تعالى : ﴿ أَلَهَنكُمُ التّكَانُو ﴾ وقال تتالى : ﴿ أَلَهَنكُمُ التّكَانُو ﴾ وقال يَشْخِي : ﴿ لا تتخذوا الضيعة فتحبوا الدنيا » (١) وقبل للنبي عليه الصلاة والسلام : ﴿ أَي أُمتك أَشر ؟ فقال عليه السلام : ﴿ الأغنياء » (١) وقال عليه السلام : ﴿ الأغنياء » (١) وقبل للنبي وقال عليه السلام : ﴿ وقال رجل : يا رسول الله ، إني لا أحب الموت ، قال عليه السلام : هل لك مال ؟ قال : نعم ، قال عليه السلام : ﴿ قَدَّمُ مَالكَ ، فإنّ قلب الرجل مع ماله ، فإن قَدَّمَهُ ، أحبّ أَنْ يلحقَهُ ، وإن أَخْرَهُ أحبّ أَن يَتَخَلّف » (٤) وقال الناسُ : وقال عليه السلام : ﴿ وقال الناسُ : ما خَلّف ؟ (٥) ، وقال عليه السلام : ﴿ تَعِسَ عبدُ الديم ، تعسَ عبدُ الدينار ، ومن واذا شِيكَ فلا انتُهِسْ » (١) .

## [المال ليس مذموماً لذاته]

اعلم أن المال ليس مذموماً من كل وجه، وقد قال رسول الله ﷺ: 
«نعمَ المالُ الصالحُ للرجلِ الصالح»(۱)، وقال عليه الصلاة والسلام: «الدنيا مزرعة الآخرة»(۲) وكيف يكون مذموماً مطلقاً والعبد مسافر إلى الله تعالى، والدنيا منزل من منازل سفره، وبدنه مركبه، ولا يمكن السفر إلى الله إلا به، ولا يبقى البدن إلا بمطعم وملبس، ولا وصول إليهما إلا بالمال، لكن من فهم فائدة المال وعلم أنه آلةُ عَلفِ الدابة لسلوك الطريق، لم يَعرج عليه، ولم يأخذ منه إلا قُدر الزاد، فإن اقتصر على ذلك سعد به. كما قال النبي عليه السلام لعائشة رضي الله عنها -: «إذا أردتِ اللحاق بي فاقنعي من الدنيا بزادِ الراكب، ولا تجددي ولا تخلعي قميصاً حتى ترقعيه»(۱)، وقال عليه الصلاة والسلام: «اللهمَّ اجعل قوت آل محمد كفافاً»(٤).

وإن زاد على قدر الكفاية هلك. كما قال عليه الصلاة والسلام: "من أخذ من الدنيا فوق ما يكفيه، أخذ حتفه وهلك وهو لا يشعر»(٥).

وكذلك المسافر، إذا أخذ ما يزيد على زاد الطريق مات تحت ثقله، ولم يبلغ مقصد سفره، فالزيادة على قدر الكفاية مَهْلكة من ثلاثة أوجه:

أحدها: أن يدعو إلى المعاصي، فإنه يمكن منها، ومن العصمة أن لا تقدر، وفتنة السرّاء (٢) أعظم من فتنة الضراء (٧)، والصبر مع القدرة أشد.

<sup>(</sup>١) الضيعة: العقار؛ والحديث رواه الترمذي والحاكم وصحح إسناده وقال الترمذي: حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) قال العراقي: غريب لم أجده بهذا اللفظ؛ وقد أورد الزبيدي في (إتحاف السادة المنقين روايات أخرى): ٩٦٩/٩.

<sup>(</sup>٣) قال العراقي: أخرجه البزار وفي سنده ضعف.

 <sup>(</sup>٤) قال العراقي: لم أقف عليه، بل رواه ابن المبارك في الزهد؛ وأبو نُعيَم في الحلية.
 (إتحاف)

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان.

 <sup>(</sup>٦) أي إذا وصل شوك في عضوه فلا انتقش على بناء المبني للمجهول، دعاء عليه بعدم
 إخراجه بالمنقاش. بمعنى إذا وقع في البلاء فلا يترحم عليه، وإنما خص انتقاش الشوك

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والطبراني بسند صحيح.

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي لم أجده بهذا اللفظ مرفوعاً، وروى العقيلي في الضعفاء وأبو بكر بن لال العمت الدار الدنيا لمن تزود منها للآخرة، وإسناده ضعيف (إتحاف السادة المتقين: ١/٨/١٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي والحاكم وهو حديث غريب.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البزار من حديث أنس بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٦) السراء: النعم.

<sup>(</sup>٧) الضراء: النقم أو ضيق العيش.

والثاني: أن يدعو إلى التنعم بالمباحات، وهو أقل الدرجات فينبت على التنعم جهده، ولا يمكنه الصبر عنه، وذلك لا يمكن استدامته إلا بالاستعانة بالخلق والالتجاء إلى الظّلَمة، وذلك يدعو إلى النفاق والكذب والرياء والعداوة والبغضاء. ويتشعب منه جملة المهلكات، ولذلك قال على: «حبُّ الدنيا رأس كلّ خطيئة»(١).

والثالث: أن يلهي عن ذكر الله عزَّ وجلَّ والذي هو أساس السعادة الأخروية إذ يزدحم على القلب خصومة الفلاحين، ومحاسبة الشركاء، والتفكر في تدبير الحذر منهم، وتدبير استنماء المال وكيفية تحصيله أولاً، وحفظه ثانياً، وإخراجه ثالثاً، وكل ذلك مما يُسوّد القلب، ويزيل صفاءَهُ ويُلهي عن الذكر. كما قال تعالى: ﴿ أَلْهَنَكُمُ ٱلتَّكَائُرُ \* إلى آخر السورة.

#### [مقدار الكفاية من المال]

لعلك تشتهي أن تعرف مقدار الكفاية وتقول: ما من غني إلا ويدًعي أن ما في يده دون مقدار الكفاية. فاعلم أن الضرورة إنما تدعو إلى المطعم والملبس فقط. فإن تركت التجمل في الملبس، فيكفيك في السنة ديناران لشتائك وصيفك، فتتخذ بهما ثوباً خشناً يدفع عنك الحرّ والبرد، وإن تركت التنعم في مطعمك والشبع من الطعام في جميع أحوالك، فيكفيك في كل يوم مئر في السنة خمسمئة رطل، ويكفيك لإدامك ـ إن لم تتوسع فيه واقتصرت على اليسير منه في بعض الأوقات ـ ثلاثة دنانير على التقريب في السنة، عند رخاء الأسعار. فإذا مبلغ كفايتك خمسة دنانير وخمسمئة رطل، وهو القدر الذي نقدره إذا فرضنا نفقة العَرْب. فإن كنت معيلاً فخذ لكل واحد منهم مثل ذلك، فإذا كنت كسوباً وكسبت في اليوم ما يكفيك ليومك، فانصرف واشتغل بعبادتك، فإن طلبت الزيادة صرت من أهل الدنيا.

وإن لم تكن كسوباً وكنت مشغولاً بالعلم أو العبادة واقتنيت ضيعة يدخل منها هذا القدر دائماً، فأرجو أن لا تصير بذلك من أهل الدنيا، لاسيما في هذه الأعصار، وقد تغيرت القلوب، واستولى عليها الشعُّ، وانصرفت الهمم عن تفقد ذوي الحاجات، فاقتناء هذا القدر أولى من السؤال. وهذا بشرط أن يكون بودك أن تتخلص من التعرض إلى الجوع والبرد، لتطرح الضيعة وتتركها، ولا تكون كارهاً للموت، ولا محباً للضيعة، ولتكن الضيعة ـ وهي مدخل طعامك ـ كالخلاء الذي هو موضع فراغك، فإنما تريده للضرورة، وبودًك لو تخلصت منه لتخرج عن النهي في قوله بَهْنَيْ: تريده للضرورة، وبودًك لو تخلصت منه لتخرج عن النهي في قوله بَهْنَيْ:

فإنك إذا قصدت الفراغة (٢) للاستعانة بها على الدين، كنت متزوداً مسافراً لا معرِّجاً على الضيعة.

وربما لا يحتمل بعض الأشخاص القناعة بالقَدْر الذي ذكرته إلا بشدة ومشقة، ولا حرج في الدين في ازدياد الضعف على هذا القدر<sup>(٣)</sup> إذ لا يصير من أبناء الآخرة، والمسافرين إلى الله تعالى، ما دام يقصد بذلك دفع الألم الشاغل عن الذكر والعبادة دون التلذذ والتنعم في الدنيا، ثم ما فَضَل من الطعام صرفه إلى البائس والأرامل.

ولا يبقى بعد هذه الرخصة داعية إلى الزيادة إلا للتنعم أو للتصدق، أو للاستظهار، لو أصاب المال آفة .

أمّا التنعم فإعراض عن الله تعالى، واشتغال بالدنيا. وأما التصدق فترك المال أفضل منه. قال عيسى عليه السلام: «يا طالب الدنيا لتبرّ فتركك لها أبرّ وأبرًّا.

أخرجه ابن أبي الدنيا والبيهقي في شعب الإيمان من رواية الحسن مرسلاً. قال السيوطي: ضعيف.

<sup>(</sup>۲) المد: مكيال وهو عند الحنفية (۳۲، ۱۰ ل)، وعند الثلاثة (۲۸۷، . ل).

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم وصحح إسناده ورواه الترمذي وحسنه وأحمد بلفظ فقترغبوا.

<sup>(</sup>٢) أي التفرغ للعبادة.

<sup>(</sup>٣) في نسخة أخرى فأرى أنه على الضعف من هذا القدر لا تصير من أبناء الدنيا. . ٣ .

وأما الاستظهار لخوف آفة، فذلك لا مردَّ له، وهو سوء ظن لا آخر له، بل ينبغي أن تدفع ذلك بحسن الظن بتدبير الله عزَّ وجلّ، وهو أن تتصور أن تصيب المال آفة من حيث لا يتوقع فيتصور أن ينفتح للرزق أيضاً باب لا يحتسب، ﴿ وَمَن يَتَّتِي اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مُغْرَعًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ لا يحتسب، ﴿ وَمَن يَتَّتِي اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مُغْرَعًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣]. وإن فرض على الندور خلافه، فلا ينبغي أن يعتقد العبد أن سلامته عول عمره عن البلاء محتوم، بل البلاء هو الذي يصقل القلب ويزكيه، ويخلصه من الخبائث كلها. ولهذا كان موكلاً بالأنبياء، ثم الأولياء، ثم الأمثل فالأمثل، فاتكل على فضل الله. واعلم أنك لا يصيبك إلا ما فيه خيرُك وخيرتُك، فإن الله مذّبر الملك والملكوت أعلمُ بمصالحك.

#### [المال كالدواء]

هذا الذي ذكرته تقريب، يمكن الزيادة عليه والنقصان منه بالاجتهاد في بعض الأشخاص وفي بعض الأحوال، ولكن اعتقد قطعاً أن المال كالدواء، النافع منه قَدْرٌ مخصوص، والإفراط فيه قاتل، والقرب من الإفراط ممرض إن لم يقتل، فعليك أن تجتهد بالتقريب من قدر الضرورة، والحذر من الإفراط والرفاهية، فذلك خطر عظيم. وليس في التقليل إلا مشقة قليلة في أيام قلائل.

وذو الحزم لا يثقل عليه أن يجوّع نفسه لوليمة الفردوس لعلمه أن اللذة على قدر الجوع.

#### [حدالبخل]

لعلك ترغب في معرفة حدّ البخل (١) إذ الشخص الواحد قد تشك في أنه بخيل أم لا، ويختلف الناس فيه.

فاعلم أن حد البخل: منع ما يوجبه الشرع أو المروءة. ولا تظن أن

(١) حدالشيء: هو القول الدال على ماهية الشيء. (التعريفات للجرجاني)

من سلَّم إلى زوجته وقريبه ما فرضه القاضي، وضايق وراء ذلك في لقمة، فليس ببخيل، وإن كان له ذلك في الشرع: وأن من رد الخبز واللحم إلى الخباز والقصاب لنقصان قدر منه يسير ليس ببخيل، وإن كان له ذلك في الشرع، فإن معنى الشرع في هذه الأمور قطع خصومة البخلاء بتقدير مقدار يطبقه البخيل. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُ بَرَّخُلُوا ﴾ يطبقه البخيل. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُ بَرَّخُلُوا ﴾ ومحمد: ٣٧]، بل لا بد من مراعاة المروءة ودفع قُبْح الأحدوثة، وذلك يختلف باختلاف الأشخاص وقدر المال. ومن له مال وأمكنه أن يقطع هجو شاعر وذمه عن نفسه بقدر يسير فلم يفعله، فهو بخيل، وإن لم يكن ذلك واجباً عليه، إذ قال على المرء به عرضه فهو له صدقة (١).

والتحقيق فيه أن المال خُلق لفائدة لأجلها يُمسك، وفي بذله أيضاً فائدة. فمهما ظهر له أن فائدة البذل أعظم من فائدة الإمساك، ثم شق عليه البذل فهو بخيل محب للمال.

والمال لاينبغي أن يُحَبّ لذاته بل لفائدته، فيُصْرَف إلى أقوى فوائده، وحفظ المروءة أفضل وأقوى من التنعم بالأكل الكثير مثلاً.

وقد يحمله البخل وحبُّ المال على أن يجهل أقوى الفائدتين وأوْلاهما وذلك غاية البخل. فإن علم وعسر عليه البذل فهو بخيل أيضاً، وأن بذل تكلُّفاً، بل إنما يبرأ من البخل بأن لا يَنْقُلَ عليه بذلُ المالِ فيما ينبغي أن يبذل فيه عقلاً وشرعاً.

وأما درجة السخاء، فلا تُنال إلا ببذل ما يزيد على واجب الشرع والمروءة جميعاً.

#### [علاج البخل]

لعلك تريد أن تفهم علاج البخل. فاعلم أن دواءه معجون مركّب من العلم والعمل.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى وابن عدي من حديث جابر وضعفه. وجاء في فتح الباري: «أخرج نحوه مسلم من حديث حذيفة وقد أخرجه الدار قطني والحاكم».

أما العلم: فهو أن تعلم ما في البخل من الهلاك في الدار الآخرة،

والمذمة في الدنيا، وتعلم أن المال لا يتبعه (١) \_ إن بقي \_ إلى قبره. وإنما المال لله تعالى، مكّنه منه ليصرفه إلى أهمّ أموره.

وتعلم أن إمساك المال إن كان للتنعم في الشهوات، فحُسن الأحدوثة وثواب الآخرة أعظم وألدُّ منه. فقضاء الشهوة سجية البهائم، وهذه سجية العقلاء، وإن كان يمسكه ليتركه لولده فكأنه يترك ولده بخير ويقدُمُ على ربه بشرّ وهذا عين الجهل. كيف وولده إن كان صالحاً فالله تعالى يكفيه، وإن كان فاسقاً فيستعين به على المعصية. ويكون هو سبب تمكنه منها، فيتضرر هو ويتنعّم غيره.

وأما العمل: فهو أن يحمل نفسه على البذل تكلُّفاً، ولا يزال يفعل ذلك حتى يصير له عادة، ومن نوافذ حيله فيه أن يخدعه بحسن الاسم وتوقع المكافأة حتى يرغب في البذل. ثم بعد ذلك يتدرج أيضاً إلى قمع هذه الصفات.

참 참 참

الأصل السادسُ: في الرعونة (١) وحب الجاه

قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَعَمَلُهُ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْخَرْضِ وَلَا فَسَاذًا ﴾ [القصص: ٨٣]، قال عليه السلام: «حبُّ المالِ والجاهِ يُنْبِتان النفاق في القلبِ، كما ينبت الماءُ البَقْلُ (٢٠). وقال عليه الصلاة والسلام: «ما ذئبان ضاريان أرسلا في زريبةِ غنم بأكثرَ فساداً فيها من حبُّ المالِ والجاهِ في دينِ الرجلِ المسلمِ (٣)، وقال عليه الصلاة والسلام في مدح الخمُول: «ربَّ أشعثُ أغبرَ ذي طمْرينِ لا يؤبّهُ له لو أقسمَ على اللهِ لأبرَّه (٤٠)، وقال عليه الصلاة والسلام: «إن أهلَ الجنة كلُّ أشعثُ أغبرَ ذي طمْريْن لا يؤبّه له ، الذين إذا استأذَنُوا على الأمراء لم يؤذَنْ لهم، وإذا خطبوا النساءَ لم يُنكَحوا، وإذ قالوا لم ينصت لهم، حواثج أحدهم تتجلجل في صدره، لو قُسم نوره يوم القيامة على الناس لوسعَهم (٥٠).

وقال سليمان بن حنظلة: بينما نحن حول أبي بن كعب نمشي خلفه، إذ رآه عمر فعلاه بالدّرة. فقال: إن هذا مذلة للتابع وفتنة للمتبوع.

وقال الحسن: إن خفقَ النعال خلف الرجل قلَّما يثبت معه قلوب الحمقاء. وقال أيوب: والله ما صَدَق الله عَبدٌ إلا سرَّه أن لا يُشعرَ بمكانه.

<sup>(</sup>١) الوقوف مع حظوظ النفس، ومقتضى طباعها. (التعريفات)

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أجده بهذا اللفظ؛ وقال الزبيدي: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس بسند ضعيف (إتحاف)

 <sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي والترمذي وقال: حسن صحيح. مع اختلاف بعض ألفاظه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم. والخمول: معناه عدم الجري وراه الشهرة، وليس الكسل

<sup>(</sup>٥) في معنى الحديث الذي قبله وقد بيض له العراقي ولم يخرجه، ولم يعقب الزبيدي (إتحاف: ١٥/١٠).

فقد عرفت بهذا مذمة الشهرة (١٦) والجاه، إلا أن يشهر الله عبداً في الدين من غير طَلب منه كما شهر الأنبياء والخلفاء الراشدين والعلماء والأولياء.

#### [حقيقة الجاه ملك القلوب]

حقيقة الجاه هي: ملك القلوب لتتسخر لذي الجاه على حسب مراده، وتطلق اللسان بالثناء عليه، وتسعى في حاجته.

وكما أن معنى المال ملك الدراهم ليتوصل بها إلى الأغراض، كذلك معنى الجاه: ملك القلوب، لكن الجاه أحب، لأن التوصل به إلى المال أيسر من التوصل بالمال إلى الجاه، ولأنه محفوظ من أن يُسرق ويُغصب أو تَعرض له الآفة، ولأنه يَسري وينمو من غير تكلف. فإن من ملك قلبه باعتقاد التعظيم، فلا يزال يثني ويقتنص قلوب سائر الناس لصاحبه.

وفيه سرّ آخر، هو أن الجاه معناه العلو والكبرياء والعز، وهي من الصفات الإلهية، محبوبة للإنسان بالطبع. بل هو ألذ الأشياء عنده. ذلك لسرّ خفي في مناسبة الرّوح للأمور الإلهية، وعنه العبارة بقوله تعالى: ﴿ قُلِ الرَّحِحُ مِنْ أَمّرِ رَبّي ﴾ [الإسراء: ٨٥]. فهو أمر رباني شَغَفُهُ من حيث الطبعُ الاستبداد والانفراد بالوجود، وهو حقيقة الإلهية إذ ليس مع الله موجود (٢٠). بل الموجودات كلها كالظل من نور القدرة، فلها رتبة التبعية لا رتبة المعيّة. فليس في الوجود مع الله غيرُه، وكأن الإنسان يشتهي ذلك.

بل في كل نفس أن يقول أنا ربُّكم الأعلى، لكن أظهره فرعون وأحفاه غيره. ولكن إن فاته الانفراد بالوجود، فيشتهي أن لا يفوته الاستعلاء والاستيلاء على الموجودات كلها، ليتصرف فيها على حسب مراده وهو الإلهية.

لكن تعذر على الإنسان ذلك في السموات والكواكب والملائكة والبحار والجبال، فاشتهى الاستيلاء على جميعها بالعلم، لأن العلم نوع استيلاء أيضاً، كما أن مَنْ عجز عن وضع الأشياء العجيبة، فيشتهي أن يعرف كيفية الوضع.

وكذلك يشتهي أن يعرف عجائب البحر وما تحت الجبال، ويتصور أن يتسخر له الأعيان التي على وجه الأرض من الحيوان والمعادن والنبات، فيحب أن يتملكها ويتمولها ويتصور أن يتسخر له الإنسان. فيحب أن يستخره بواسطة قلبه. ويملك قلبه بإلقاء التعظيم فيه، ويحصل التعظيم بأن يعتقد فيه كمال الخصال، فإن الإجلال يتبع اعتقاد الكمال، فلهذا يحب الإنسان أن يتسع جاهه أ. وينتشر صيته حتى إلى البلاد التي يعلم قطعاً أنه لا يطؤها ولا يرى أهلها، لأن كل ذلك يناسب صفات الربوبية، وكلما صار أعقل، كانت هذه الصفات عليه أغلب، وشهواته البهيمة فيه أضعف.

#### [الرفعة والكمال]

لعلك تقول: فإذا كان كذلك، فَلِمَ كان طلبُ الرفعةِ مذموماً، وهو من نتائج العقل وخواص الروح المناسبة للأمور الربانية؟

فاعلم أن الرفعة الحقيقية طلبُها محمود غير مذموم، إذ مطلوب الكل هو القرب من الله تعالى، وذلك هو الرفعة والكمال إذ هو عزٌّ لا ذلَّ فيه، وغنَى لا فقرَ معه، وبقاءٌ لا فناءً بعده، ولذةٌ لا كدورة لها. وطلب ذلك محمود.

وإنما المذموم طلب الكمال الوهمي دون الحقيقي، والكمال الحقيقي يرجع إلى العلم والحرية والقدرة. وهو أن لا يكون مقيداً بغيره. ولا يُتَصَوَّرُ للعبد حقيقة القدرة، فإن قدرته إنما تكون بالمال والجاه. وذلك كمالٌ وهميٌّ فإنه أمر عارض لا بقاء له، ولا خير فيما لا بقاء له، بل قيل:

أشــدُ الغــم عنــدي فــي ســرور تيقّــنَ عنــهُ صــاحبُــه انتقــالا

 <sup>(</sup>١) في المطبوع: الشهوة وهي غير مناسبة للبحث.

 <sup>(</sup>٢) من حيث وجوده الذاتي، أما وجود غيره فهو وجود عَرَضي قيامُهُ بقدرة الله سبحانه لا يمكن أن يقارن بوجود الحق سبحانه. (وقد ألمحنا لذلك سابقاً)، وليس في ذلك إنكار لوجود المخلوقات، إذ لا يقول بذلك عاقل.

كيف، وهذه القدرة العارضة مع سرعة انقضائها بالموت وبآفاتها قبله، لا تصفو من المُكَدِّرات، فمن توهمها كمالاً فقد زل، بل الكمال في الباقيات الصالحات التي تنال بها القرب من الله سبحانه. ولا تزول بالموت، بل تتضاعف تضاعفاً غير محدود، وذلك هو المعرفة الحقيقية بذاتِ الله تعالى، وصفاتِه وأفعالِه، وهو العلم بكل الموجودات، إذ ليس في الوجود إلا الله تعالى وأفعالُه. لكن قد ينظر فيها الناظر لا من حيث إنها أفعال الله تعالى، كالذي ينظر في التشريح لغرض الطب، أو ينظر في هيئة

ومن الكمال الحقيقي الحرية، وهو انقطاع علاقتك عن جميع علائق الدنيا، بل عن كل ما يفارقك بالموت، والاقتصار في الالتفات إلى لازمِك الذي لا بدلك منه، وهو الله تعالى. كما أوحى الله إلى داود عليه السلام، يا داود: أنا بُدُك (١) اللازم فالزم بُدَّك .

العالم لمعرفة الاستدلال بأحكام النجوم، فهذا لا قدر له .

فالعلم والحرية، من الباقيات الصالحات، وهما كَمالانِ حقيقيّان، والمال والبنون زينة الحياة الدنيا، وهما كمالان وهميان.

والمنكوسون هم الذين عكسوا الحقيقة، فأعرضوا عن طلب الكمال الحقيقي، واشتغلوا بطلب الكمال الوهميّ وهم الذين يحترقون عند الموت بنيران الحسرة إذ يشاهدون أنهم خسروا الدنيا والآخرة.

أما خسران الآخرة، فلأنهم لم يطلبوا ولم يحصلوا أسبابها من المعرفة والحرية.

وأما خسران الدنيا فلأنها ودَّعَتْهم عند الموت، وانقلبت إلى أعدائهم وهم ورثتهم.

ولا تظنن أن الإيمان والعلم يفارقانك بالموت، فالموت لا يهدم

(١) يِدّبكسر الباه: المِثل والنظير، وبُدّبضمها: العِوضُ أو النصيب.

بل معنى الموت: قطع علاقة الروح من البدن إلى أن تعاد إليه. وإذا تجرد عن البدن فهو على ما كان عليه قبل الموت من العلم والجهل، وفَهُمُ هذا طويل، وتحتم أسرار لا يحتمل هذا الكتاب كشفها.

### [قمع حب الجاه]

إذا عرفتَ حقيقةَ الجاهِ وماهيتَه، وأنه كمالٌ وهميٌّ، فقد عرفتَ أن طريق العلاج في قمع حبه من القلب.

مثلاً إذا علمت أن أهل الأرض لو سجدوا لك لما بقي .. إلا مدة قريبة ــ لا الساجد ولا المسجودله، كيف؛ ويشح الدهر عليك بأن يَسْلَم لكَ الملكُ في محلّتك فضلاً عن قريتك أو بلدتك. فكيف ترضى أن تترك ملك الأبد والجاه الطويل العريض عند الله تعالى وعند ملائكته، بجاهك الحقير المنغص عند جماعة من الحمقى لا ينفعونك ولا يضرونك، ولا يملكون لك موتاً ولا حياة ولا نشوراً ولا رزقاً ولا أجلاً؟

نعم ملك القلوب كملك الأغيان (١)، وأنت محتاج منه إلى قدر يسير لتحرس نفسك عن الظلم والعدوان، وعما يَشوَّشُ عليك سلامتك وفراغك التي تستعين بها على دينك، فطلبك لهذا القدر مباح بشرط القناعة بقدر الضرورة كما في المال، وبشرط أن لا تكتسبه بالمراءاة بالعبادات فذلك حرام كما سيأتي. وأن لا تكتسبه بالتلبيس (٢) بأن تظهر من نفسك ما أنت خال منه فلا فرق بين من يملك القلوب بالتلبيس، وبين من يملك الأموال بالمراءاة.

<sup>(</sup>١) الأعيان: جمع عَيْن وهي هنا بمعنى: كل ما يمكن أن يمُلْكَ، الأرض وما عليها.

<sup>(</sup>٢) التلبيس: إخفاء الحقيقة وإظهارها بخلاف ما هي عليه.

فإذا حصّلت الجاه بطريق، واقتصرت على قدر التحرز من الآفات فترجى لك السلامة، إلا أنك في خطر عظيم أكثر من خطر المال، لأن قليل الجاه يدعو إلى كثيره، فإنه ألذ من المال ولذلك لا يسلمُ الدينُ غالباً إلا لخامل (١) مجهول لا يُعْرَف، كما فهمت ذلك من الأخبار.

# [بواعث طلب الجاه]

من البواعث على طلب الجاه حبُّ المدحِ، فإن الإنسان يتلذذ به من ثلاثة أوجه:

أحدها: أنه يُشعرُ صاحبَه بكمالِ نفسه، والشعور بالكمال لذيذ، لأن الكمال من الصفات الإلهية.

والثاني: أنه يشعر بملك قلب المادح وقيام الجاه عنده وكونه

الثالث: أنه يُشعِرُ صاحبَه بأن المادح يصغي إلى مدحه فينتشرُ بسببه جاهُهُ. فكذلك إذا صدر المدح من بصير بصفات الكمال واسع الجاه والقدرة في نفسه، وكان على ملاً من الناس تضاعفت لذة المدح.

وتزول اللذَّة الأولى بأن يصدر عن غير أهل البصيرة فإنه لا يُشعِرُ بالكمال.

وتزول الثانية بأن يصدر عن خسيس لاقدر له ، لأن مُلكَ قلبِهِ لايُعتدّبه .

وتزول الثالثة بأن يُمدح في الخلوة لا في الملا، إلا من حيث يَتوقع أنه أيضاً ربما يمدح في الملا.

وأما الذم، فإنه مكروه لنقيض هذه الأسباب. وأكثر الخلق أهلكهم حب المدح وكراهية الذم ويحملهم ذلك على المراءاة وفنون المعصية.

(١) أي خامل الذِّكرِ الذي لا يحب الشهرة.

وإن مُدِحَ بكمال العلمِ والورعِ، فينبغي أن يكون فرحه بوجود تلك الصفات، ويشكر الله تعالى عليها لا يشكر غيره (١)، هذا إن كان متصفاً به. وأما إن كان غير متصف به، ففرحه به حماقة كفرح من يثني عليه غيره ويقول: ما أطيب العطرَ الذي في أحشائك وأمعائك، وهو يعلم ما فيها من الأقذار والأنتان. وهذا حال من يفرح بالمدح بالورع والزهد والعلم وهو يعلم من باطن نفسه أنه خال عنه.

وأما اللذة الثانية والثالثة، وهو لذة الجاه عند المادح وغيره، فعلاجه ما ذكرناه في حب الجاه.

學 恭 帝

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: بدل: (ويشكر الله تعالى عليها لا يشكر غيره)، (وعلمِ الله تعالى بها لا بذكر غيره).

# الأصل السابع: في حب الدنيا

اعلم أن حب الدنيا رأس كل خطيئة، وليس الدنيا عبارة عن المال والجاه فقط، بل هما حظًان من حظوظ الدنيا، وشعبتان من شعبها، وشعب الدنيا كثيرة.

ودنياك عبارة عن حالتك قبل الموت، وآخرتك عبارة عن حالتك بعد الموت.

وكل ما لك فيه حظ قبل الموت فهو من دنياك، إلا العلم والمعرفة والمحرية. وما يبقى معك بعد الموت فإنها أيضاً لذيذة عند أهل البصائر. ولكنها ليست من الدنيا وإن كانت في الدنيا، ولهذه الحظوظ الدنيوية تعلق بك وتعلق بما فيه الحظ وتعلق بأعمالك المتعلقة بإصلاحها، فهي ترجع إلى أعيان موجودة، وإلى حظك منها، وإلى شغلك في إصلاحها.

أما الأعيان، فهي الأرض وما عليها، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبَلُوهُمْ ﴾ [الكهف: ٧]. ومطلوب الآدمي من الأرض. (أما عينها) فللمسكن والمحرث. (وأما نباتها) فللتداوي والاقتيات. (وأما معادنها) فللنقود والأواني والآلات. (وأما حيواناتها) فللمركب والمأكل. (وأما الآدميون منها) فللمنكح والاستِسْخار (١٠). وقد جمع الله سبحانه ذلك في قوله: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ اَلشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءَ وَالْبَيْنِ ﴾ [آل عمران: ١٤]

(١) في المطبوعة: الاستحسان، وما أثبتناه من المخطوطة، وهو أصح.

وأما شغلك في إصلاحها، فهي جملة الحِرَف والصناعات التي الخلق مشغولون بها، وقد نسوا فيها أنفسهم ومبدأهم ومعادهم لاستغراقهم بأشغالهم بها، وإنما شاغلهم العلاقتان: علاقة القلب بحب حظوظها، وعلاقة البدن بشغل إصلاحها.

فهذه هي حقيقة الدنيا التي حبها رأس كل خطيئة، وإنما خُلِقَتْ للتزودِ منها إلى الآخرة. ولكن كثرة أشغالها وفنون شهواتها أنْسَتِ الحمقى سَفَرهم ومقصدهم، فقصروا عليها همتهم، فكانوا كالحاج في البادية، يشتغل بتعهد الناقة وعلفها وتسمينها، فيتخلف عن الرفقة حتى يفوته الحج وتهلكه سباع البادية.

### [الدنيا مزرعة الآخرة]

هذه الدنيا المذمومة المهلكة، هي بعينها مزرعة الآخرة في حق من عرفها، إذ يعرف أنها مَسْزل من منازل السائرين إلى الله عزَّ وجلَّ، وهي كرباط<sup>(۱)</sup> بُني على قارعة الطريق، أعد فيها العلف والزاد وأسباب السفر. فمن تزود منها لآخرته، واقتصر منها على قَدْرِ الضرورة التي ذكرناها في المطعم والملبس والمنكح، وسائر الضرورات، فقد حرث وبذر وسيحصد في الآخرة ما زرع. ومن عرج عليها واشتغل بلذاتها هلك.

ومَثَلُ الخلق فيها كمثل قوم ركبوا سفينة فانتهت بهم إلى جزيرة، فأمرهم المَلاَّح بالخروج لقضاء الحاجة، وخَوَّفهم المقام، واستعجال السفينة فتفرقوا منها: فبادر بعضهم وقضى حاجته ورجع إلى السفينة فوجد مكاناً خالياً واسعاً.

<sup>(</sup>١) الرباط: المكان الذي يعد للمسافرين، أو للمنقطعين للعبادة والذكر والرباط يكون أيضاً: حبس النفس على الجهاد في الثغور أي على حدود العدو.

ووقف بعضهم فنظر في أزهار الجزيرة وأنوارها وظرائف أحجارها وعجائب غياضها ونغمات طيورها، فرجع إلى السفينة فلم يجد إلا مكاناً ضيقاً حَرجاً.

وأكبَّ بعضُهم على تلك الأصداف والأحجار وأعجبه حسنها فلم تسمح نفسه إلا بأن يستصحب شيئاً منها فلم يجد في السفينة إلا مكاناً ضيقاً وزادته الحجارة ثقلاً وضيقاً. فلم يقدر على رَميها ولم يجد لها مكاناً، فحملها على عنقه وهو ينوء بأعبائها.

وتولَّجَ بعضهم الغياض ونسي المركب واشتغل بالتفرج في تلك الأزهار والتناول من تلك الثمار، وهو في تفرجه غير خال من خوف السباع والحذر من السقطات والنكبات، فلما رجع إلى السفينة لم يصادفها فبقي على الساحل، فافترسته السباع ومزقته الهوام.

فهذه صورة أهل الدنيا بالإضافة إلى الدنيا والآخرة، فتأملها واستخرج وجه الموازنة فيها إن كنت ذا بصيرة.

### [عداوة الدنيا للآخرة]

من عرف نفسه، وعرف ربه، وعرف زينة الدنيا، وعرف الآخرة شاهد بنور البصيرة وجه عداوة الدنيا للآخرة، إذ ينكشف له قَطْعاً: أن لا سعادة في الآخرة إلا لمن قدم على الله سبحانه عارفاً به محباً له. فإن المحبة لاتنال إلا بدوام الذّكر، وإن المعرفة لاتنال إلا بدوام الطلب والفكر ولا يتفرغ لهما إلا من أعرض عن أشغال الدنيا. ولا تستولي المعرفة والحب على القلب ما لم يفرغ من حب غير الله تعالى، ففراغ القلب عن غير الله ضرورة اشتغاله بحب الله تعالى ومعرفته، ولن يتصور ذلك إلا لمُعْرض عن الدنيا قانع منها بقدر الزاد والضرورة.

فإن كنت من أهل البصيرة فقد صرت من أهل الذوق والمشاهدة، وإن لم تكن كذلك، فكن من أهل التقليد في الإيمان، وانظر إلى تحذير الله

سبحانه إيَّاك بالكتاب، والسنة، وقد قال عزَّ وجلّ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ اللَّذِيْا وَزِينَنَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمَ أَعْمَلُهُمْ فِهَا ﴾ [هود: ١٥]. وقال تعالى: ﴿ دَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ السَّتَحَبُّوا الْحَيَوْةَ اللَّمْنِيَا عَلَى الْلَاْخِرَةِ ﴾ [النحل: ١٠٧]. وقال عز السمه: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ وَالْرَالَةَ يَوْةَ الدُّنْيَا ﴾ [النازعات: ٣٧-٣٨]. ولعل ثلث القرآن في ذم الدنيا وذم أهلها.

وقد قال ﷺ: "الدنيا ملعونة ملعون ما فيها، إلا ما كان لله تعالى منها" (١٠). وقال ﷺ: "يا عجباً كلّ العجبِ للمصدقِ بدارِ الآخرة، وهو يسعى لدار الغرور (٢٠)، وقال عليه الصلاة والسلام: "الدنيا حلوة خضرة وإن الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون (٣٠). وقال عليه الصلاة والسلام: "إن الله عزَّ وجلّ لم يخلقُ خلقاً أبغضَ إليه من الدنيا، وإنه لم ينظر إليها منذُ خَلقَها (٤٠). وقال عليه الصلاة والسلام: "من أصبح والدنيا أكبرُ همّه فليس من الله في شيء، وألزمَ اللهُ قلبَه أربَع خصال: همّاً لا ينقطع عنه أبداً، وفقراً لا يبلغ غناه أبداً، وأملاً لا يبلغ منتهاه أبداً، وأملاً لا يبلغ منتهاه

وقال أبو هريرة: قال ﷺ: «يا أبا هريرة ألا أُريك الدنيا جميعها؟ قلت: نعم. فأخذ بيدي إلى مزبلة فيها رؤوس أناس وعَذِرات (٢) وخرق وعظام فقال عليه الصلاة والسلام: يا أبا هريرة هذه الرؤوس كانت تحرص

١) أخرج ابن ماجه والترمذي نحوه وقال: حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا مرسلاً.

 <sup>(</sup>٣) الشطر الأول متفق عليه. والحديث رواه ابن ماجه والترمذي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا بلاغاً والبيهقي مرسلاً. ورواه الحاكم في التاريخ وقال السيوطي: ضعيف.

أخرجه الطبراني في الأوسط، ورواه ابن أبي الدنيا بإسناد ضعيف، والحاكم من حديث حذيفة، وروى هذه الزيادة منفردة صاحب الفردوس من حديث ابن عمر وكلاهما ضعيف.

<sup>(</sup>٦) عذرات: جمع عذرة، وممناها الغائط.

[من لابس الدنيا ببدنه لا يخلو قلبه منها]

اعلم أن من ظن أنه يلابس الدنيا ببدنه ويخلو عنها بقلبه فهو مغرور. قال النبي على: "إنما مَثل صاحب الدنيا كمثل الماشي في الماء، هل يستطيع الذي يمشي في الماء أن لا تبتل قدماه؟ (١). وكتب علي \_رضوان الله عليه \_ إلى سلمان الفارسي \_ رضي الله عنه \_: "مثل الدنيا مثل الحية، يلين مسها ويقتل سمها، فأعرض عما يعجبك منها لعلة ما يصحبك منها، وضع عنك همومها، لما أيقنت من فراقها، وكن أسر ما تكون بها أحذر ما تكون منها، فإن صاحبها كلما اطمأن منها إلى سرور أشخصه عنه مكروه». وقال عيسى عليه السلام \_: "مثل الدنيا مَثل شارب ماء البحر، كلما ازداد شرباً ازداد عطشاً حتى يقتله».

واعلم أن من اطمأن إلى الدنيا وهو يتيقن أنه راحلٌ عنها هو في غاية الحماقة، بل مثل الدنيا مثل دار هيأها صاحبها، وزينها لضيافة الواردين والصادرين، فدخل واحدٌ دارَه فقدَّم إليه طبقاً من ذهب عليه بخور وريحان ليشمها ويتركه لمن يلحقه لا ليتملكه، فجهل رسمه فظن أنه وهبَ ذلك له، فلما تعلقَ به قلبُه استُرجِعَ منه، فضجر وتوجع.

ومن كان عالماً برسمه انتفع به وشكره ورده بطيبة قلبه وانشراح صدره.

فكذلك سنَّة الله في الدنيا، فإنها دار ضيافته على المجتازين لا على المقيمين ليتزودوا منها ما ينتفعون به كما يُنتفع بالعاريّة (٢)، ثم يتركونها لمن يلحق بعدهم بطيبة نفس من غير تعلق القلب بها.

\* \* \*

كجرصكم وتأمل آمالكم، ثم هي اليوم عظامٌ بلا جلد، ثم ستصير رماداً، وهذه العَذِرات ألوان أطعمتهم اكتسبوها من حيث اكتسبوها، ثم قذفوها من بطونهم، فأصبحت الناس يتحامونها، وهذه الخرق البالية كانت رياشهم ولباسهم فأصبحت والرياح تصفقها، وهذه العظام عظام دوابهم التي كانوا ينتجعون (۱) عليها أطراف البلاد، فمن كان باكياً على الدنيا فليبك" (۲). وقال وقال وقال وقال وقال المنابة، فيؤمرُ بهم إلى النار». قالوا: يا رسول الله: مصلين؟ قال: "نعم، كانوا يصلون ويصومون ويأخذون هَنَة من الليل، فإذا عَرضَ لهم شيء من الدنيا وثبوا عليه" (۲).

وقال عيسى عليه السلام: «لا يستقيم حب الدنيا والآخرة في قلب مؤمن، كما لا يستقيم الماء والنار في إناء واحد».

وقال نبينا ﷺ: "احذروا الدنيا فإنها أسحر من هاروت وماروت ". وقال عيسى عليه السلام: "يا معشر الحواريين ارضوا بِدَنِيِّ الدنيا مع سلامة الدين، كما رضي أهل الدّنيا بِدَنِيَّ الدين مع سلامة الدنيا». وقال عيسى عليه السلام للحواريين: "لأكل خبز الشعير بالملح الجريش (٥) ولبس المسوح والنوم على المزابل كثير مع عافية الدنيا والآخرة». وروي أن عيسى عليه السلام \_ كوشف بالدنيا فرآها في صورة عجوز شوهاء عليها من كل زينة، فقال لها: كم نكحت؟ فقالت: إني لا أحصيهم، فقال: يطلقونك أو ماتوا عنك؟ فقالت: بل قتلت كلهم، فقال عيسى: \_عليه السلام \_عجباً لأزواجك الماضين.

أخرجه ابن أبي الدنيا والبيهتي في الشعب من رواية الحسن البصري قال: بلغني أن رسول الله ﷺ . . ووصله البيهتي من رواية الحسن عن أنس .

 <sup>(</sup>٢) العاريّة: مال ذو منفعة مؤقتة مُلكت بغير عوض، وهي لا بدمستردة.

أي يطلبوا ويكتسبون، وانتجع طلب الكلأ في موضعه.

 <sup>(</sup>٢) قال المراقي: لم أجد له أصلاً؛ وقال الزبيدي: أورده صاحب القوت عن الحسن البصري مرسلاً بنحوه. (إتحاف)

 <sup>(</sup>٣) الهنة: الوقت القصير. والحديث أخرجه أبو نعيم بسند ضعيف.

ابن أبي الدنيا والبيهقي في الشعب بسند ضعيف، وقال الذهبي: منكر لا أصل له.

<sup>(</sup>٥) الملح الخشن.

# الأصل الثامن: في الكِبر

قال الله سبحانه: ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى حَكْلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّالِ ﴾ [غافر: ٣٥]، وقال [غافر: ٣٥]، وقال الله تعالى: ﴿ فَيَلْسَلَ مَلُوكَ الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [غافر: ٣٥]، وقال على: ﴿ الكبرياءُ ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني فيهما قصمته (١). وقال على: ﴿ لا يدخلُ الجنة من كانَ في قلبهِ مثقالُ حبةٍ من خردلٍ من كبر (٢٠). وقال على: ﴿ يُحشَّرُ الجبارونَ والمتكبرونَ يوم القيامة في صُورَ الذرّ، يطؤهم الناس لِهَوانهم على الله عزَّ وجلّ (٣٠). وقال على لبلالِ: ﴿ إِن في جهنم وادياً وفي الوادي بثر يقال له: هبهب. حق على الله سبحانه أن يسكنه كلَّ جَبَّار، فإياكِ يا بلال أن تكون ممن يسكنه (٤٠). وقال على: ﴿ اللهمَّ جَرّ ثُوبِه خُيلاء (١٠). وقال عَلَيْ: ﴿ من تعظَّمَ في نفسه واختالَ في مِشْيتِهِ، لقي الله وهو عليه غضبان (٢٠). وقال عَلَيْ في فضيلة التواضع: ﴿ ما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله (٨). وقال عَلَيْ : ﴿ طوبي لمن تواضع في غير مسكنة (٩).

وأوحى الله تعالى إلى موسى ـ عليه السلام ـ: «إنما أقبل صلاة من تواضع لعظمتي ولم يتعظم عل خلقي وألزمَ قلبه خوفي وقطع النهار بذكري وكفّ عن نفسه الشهوات من أجلى».

وقال نبينا على: "إذا تواضع العبدُ للهِ رَفَع الله رأسه إلى السماء السابعة"(). وقال على: "إن التواضع لا يزيد العبد إلا رفعة، فتواضعوا رحمكم الله"(٢). وقال على: "إنه ليعجبني أن يحمل الرجلُ الشيءَ في يدهِ فيكونَ مِهْنةٌ لأهلِه يدفع به الكبر عن نفسه"(٣).

# [حقيقة الكِبرُ]

حقيقة الكبر: أن يرى نفسه فوق غيره في صفات الكمال، فيحصل فيه نفخة وهزة من هذه الرؤية والعقيدة، ولذلك قال ﷺ: «أعوذ بك من نفخة الكبرياء»(٤)، ولذلك استأذن بعضهم عمر رضي الله عنه ليعظ الناس بعد الصبح، فقال: لأخشى أن تنتفخ حتى تبلغ الثريا.

ثم هذه النفخة يصدر منها أفعال على الظاهر، كالترفع في المجالس، والتقدم في الطريق، والنظر بعين التحقير والغضب إذا لم يُبدأ السلام، وقُصِّرَ في حوائجه وتعظيمه، ويحمله على أن يأنف إذا وُعِظَ، ويُعنَّفَ إذا وعَظَ وعَلَّم، ويجحد الحقَّ إذا ناظر، وينظر إلى العامة كأنه ينظر إلى الحمير، وإنما عُظَم الكبر حتى لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة منه، لأن تحته ثلاثة أنواع من الخبائث العظيمة:

أولها: أنه منازعة الله تعالى في خصوص صفته، إذ الكبرياء رداؤه،

 <sup>(</sup>١) حديث قدسي رواه ابن ماجه وابن حبان وأبو داود بألفاظ قريبة، وعند مسلم: الكبرياء رداؤه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم والترمذي وأبو داود وابن ماجه والإمام أحمد. وفي رواية: مثقال ذرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار وإسناده حسن.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى والطبراني والحاكم وضعفه العراقي.

<sup>(</sup>٥) قال العراقي: ثم أره بهذا اللفظ، والأصحاب السنن نحوه من حديث أبي سعيد الخدري، (إتحاف)

<sup>(</sup>٦) رواه الشيخان والترمذي بلفظ (إزاره بدل ثوبه).

 <sup>(</sup>٧) رواه أحمد والطبراني والحاكم وصححه؛ والبيهتي والبخاري في الأدب المفرد وقال
 الهيثمي: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۸) - أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٩) أخرجه البغوي والطبراني والبزار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عدي: بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) قال المراقى: حديث غريب.

 <sup>(</sup>٤) قبال العراقي: لم أره بهذا اللفظ، وقد تقدم أن أصحاب السنن رووا نحوه من حديث أبي سعيد الخدري. (إتحاف)

كما قال الله، فإن العظمة لا تليق إلا به. ومن أين تليق العظمة بالعبد الذليل الذي لا يملك من أمر نفسه شيئاً، فضلاً عن أمر غيره.

الثانية: أن يحمله على جحد الحق وازدراء الخلق. قال على على بيان الكبر: «الكِبْر منْ سَفَّه الحقّ، وغمَصَ الناس»(١) والأنفَّة من الحق تغلق باب السعادة، وكذا استحقار الخلق.

وقال بعضهم: إن الله سبحانه خبأ ثلاثاً في ثلاث: خبأ رضاءَهُ في طاعته، فلا تحقرن شيئاً منها لعل رضاء الله فيه، وخبأ سخطه في معصيته، فلا تحقرن شيئاً منها صغيرة، فلعل سخط الله تعالى فيها، وخبأ ولايته في عباده، فلا تحقرن أحداً منهم فلعله وليُّ الله تعالى.

الثالثة: أنه يحول بينه وبين جميع الأخلاق المحمودة، لأن المتكبر لا يقدر أن يحب للناس ما يحب لنفسه، ولا يقدر على التواضع، وعلى ترك الأنفة والحسد والغضب، ولا يقدر على كظم الغيظ، وعلى اللطف في النصح، وعلى ترك الرياء.

وبالجملة فلا يبقى خُلُقٌ مذموم إلا ويضطر المتكبر إلى ارتكابه [لحفظ كبره] (٢)، ولا خلق محمود إلا ويضطر إلى تركه.

# [علاج الكبر]

# العلاج الجُمْلي لقمع رذيلة الكبر:

أن يعرف الإنسان نفسه، وأن أوله نطفة مَذِرَة (٣)، وآخره جيفة قذرة، وهو فيما بين ذلك يحمل العَذرة. ويَفْهَم قوله تعالى: ﴿ قُبِلَ ٱلْإِنْـٰنُ مَّا أَكْنَرُهُ ﴿ يَعِلْمُ الْعَدْرَةِ.

مِنْ أَيْ شَقَ: خَلَقَهُ ۞ مِن نُطْفَةِ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ۞ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَشَرَهُ ۞ ثُمَّ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴾ [عبس: ١٨].

فليعلم أنه خلق من كتم (١) العدم، وأنه لم يك شيئاً مذكوراً. فلا شيء أقل من العدم. ثم خلقه من تراب، ثم من نطفة، ثم من علقة، ثم من مُضْغة، ليس له سمع ولا بصر ولا حياة ولا قوة. وخلق له ذلك كله وهو بعد على خاية النقصان تستولي عليه الأمراض والعلل. ويتضاد فيه الطبائع، فيهدم بعضها بعضا، فيمرض كَرْها، ويجوع كرها، ويعطش كرها. ويريد أن يعلم الشيء فيخهه، ويريد أن ينسى الشيء فيذكره، ويكره الشيء فينفعه، ويشتهي الشيء فيضره. لا يأمن في لحظة من أن يُختلس روحه، أو عقله، أو صحته، أو عضو من أعضائه، ثم آخره الموت والتعرض للعقاب والحساب. فإن كان من أهل النار فالخنزير خير منه، قمن أين يليق به الكبر وهو عبد مملوك ذليل لا يقدر على شيء. قال الحسن البصري وحمة الله عليه والكبر من يتبختر في مشيته: "ما هذه المشية لمن في بطنه خَراءً"، فكيف يليق الكبر من يغسل العَذِرة بيده مرتين في كل يوم، وهو حامل لها على الدوام؟

# [علاج الكبر تفصيلا]

علاج الكبر على التفصيل بالنظر إلى ما به التكبر، وهو أربع خصال: الأولى: العلم، قال ﷺ: «آفة العلم النُّيلاء»(٢). وقال ﷺ: «لا تكونوا من جبابرة العلماء، فلا يفي علمكُم بجهلكم»(٣). وقلَّ ما يخلو العالم من آفة الكبر، فإنه يرى نفسه فوق الناس بالعلم الذي هو أشرف فضيلة عند الله عزَّ وجلّ، فيتكبَّر تارة بالدين، بأن يرى نفسه عند الله عزَّ وجلّ أفضل

 <sup>(</sup>١) الحديث: رواه مسلم والترمذي ولفظه: «الكبر بطر الحق وغمط الناس» وسفه الحق:
 جهله، وغمص الناس أو غمط الناس: احتقارهم. (الوسيط).

<sup>(</sup>٢) الزيادة بين الحاصرتين من المخطوطة .

<sup>(</sup>٣) مذرة: فاسدة.

۱) کتم: سر.

 <sup>(</sup>٢) ورد (آفة العلم النسيان وآفة الجمال الخيلاء، رواه القضاعي عن على بسند ضعيف.

 <sup>(</sup>٣) رواه في الإحياء من قول عمر رضي الله عنه ؟ وقال الزبيدي: روى الخطيب في الجامع من حديث أبي هريرة: «ولا تكونوا من جبابرة العلماء. . . ». (إتحاف)

من غيره، وتارة في الدنيا بأن يرى حقّه واجباً على الناس، ويتعجب منهم إن لم يتواضعوا له، وهذا لأنْ يسمّى جاهلاً أولى، لأن العلم الحقيقيَّ ما يعرف به ربَّه ونفسه، وخطرَ خاتمته، وحجة الله عزَّ وجلّ عليه. ويلاحظ الخاتمة فلا يرى جاهلاً إلا ويقول: إنه عصى الله تعالى بجهل، وأنا عصيته بعلم، فحجة الله تعالى عليَّ آكلُ. قال أبو الدرداء ـ رضي الله عنه ـ: مَن ازداد علما ازداد تواضعاً. قال الله تعالى لنبيه بين ﴿ وَالْخَيْضَ جَنَاحَكَ لِمِن البُّعَكَ مِنَ الدُود تواضعاً. قال الله تعالى لنبيه بين ﴿ وَالْخَيْضَ جَنَاحَكَ لِمِن البُّعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥]. وقال بين ﴿ وَالْخَيْضَ جَنَاحَكَ لِمِن أَبُعَكَ مِن الله فلا يجاوز حناجرهم، يقولون قد قرأنا القرآن، فمن أقرأ منا ومن أعلم منا؟» ثم التفت وقال: "أولئك منكم أيها الأمة أولئك هم وقود النار "(١). ومن هذا اشتد حذر السلف، حتى إنه صلى حذيفة ـ رضي الله عنه ـ مرة بقوم، فلما سلم قال: "لتدمشن إماماً غيري أو لتصلُّن وحداناً، إني رأيت في نفسي أنه ليس في القوم أفضل مني».

وينبغي أن يتذكر الإنسان أنه كم من مسلم نظر إلى عمر ـرضي الله عنه ـ قبل إسلامه واستحقره، ثم كانت خاتمة عمر كما كانت، وذلك المسلم لعله ارتد بعده، فكان المتكبر من أهل النار والمتكبّر عليه من أهل الجنة.

وما من عالم إلا ويُتَصَوَّرُ أَن يُختُم له بالسوء، ويختم للجاهل بالسعادة. فكيف يكون الكبر مع معرفة ذلك. وقد قال على المؤلاد الكبر على المعالم يوم القيامة فيُلقى في النار، فتندلق أقتابه (٢) فيدورُ بها كما يدورُ الحمار بالرحا، فيطيفُ به أهلُ النارِ فيقولون: ما لَكَ؟! فيقول كنت آمرُ بالخير ولا آتيه، وأنهى عن الشر وآتيه (٣). فأيُّ عالم يسلم من ذلك؟ فلم لا يشغله خوفه عن التكبر؟.

وقد قال الله تعالى في (بلعم بن باعورا) وهو من أكابر العلماء(٤):

﴿ فَمُثَلَّةً كَمَثَلِ ٱلْكَلِّبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتَرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾ [الأعراف: ١٧٦]. لأنه أخلد إلى الشهوات. وقال في علماء اليهود: ﴿ كُمَثُلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ ٱشْفَارًا ﴾ [الجمعة: ٥].

فلينظر في الأخبار التي وردت في علماء السوء حتى يغلب خوفُه كبرَه، وإنما يبقى الكبر مع هذا لمن اشتغل بعلوم غير نافعة في الدين، كالجدل واللغة وغيرهما، أو لمن اشتغل بالعلم وهو خبيث الباطن فازداد خبثه بسبه.

السبب الثاني: الورع والعبادة ولا يخلو المتعبد في باطنه عن كبر وقد تنتهي الحماقة ببعضهم إلى أن يحمل مصائب الناس ومسراتهم على كرامته. فمن آذاه ومات أو مرض يقول: قدرأيتم ما فعل الله سبحانه به. وربما يقول عند الإيذاء: سترون ما يجري عليه، وليس يدري الأحمق أن جماعة من الكفار ضربوا الأنبياء وآذوهم، ثم مُتّعوا في الدنيا فلم يُنتقم منهم، بل ربما أسلم بعضهم فسعد في الدنيا والآخرة، فكأنه يرى نفسه أفضل من الأنبياء ومؤذيه أخس من الكفار.

وحق العابد إذا نظر إلى العالِم أن يتواضع له لجهله، وإن نظر إلى فاسق أن يقول: لعل فيه خلقاً باطناً يستر معاصيه الظاهرة، ولعل في باطني حسداً أو رياء أو خبثاً خفياً مقتني الله سبحانه عليه فلا يقبل أعمالي الظاهرة، وأن الله سبحانه ينظر إلى القلوب لا إلى الصور، ومن الخبث الباطن الكبر.

إذ رُوي أن رجلاً من بني إسرائيل يقال له: (خليع بني إسرائيل) لكثرة فساده، جلس إلى عابد بني إسرائيل وقال: لعل الله تعالى يرحمني ببركته، فقال العابد في نفسه، كيف يجلس معي مثل هذا الفاسق؟ وقال له: قم عني، فأوحى الله سبحانه إلى نبيّ زمانه: مُرْهما ليستأنفا العمل، فقد غفرت للخليع، وأحبطتُ عمل العابد.

<sup>(1)</sup> أخرجه ابن المبارك في الزهد والرقائق.

<sup>(</sup>٢) أمعاؤه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه عن أسامة بن زيد: ايؤتي بالرجل ١٠٠٠.

 <sup>(</sup>٤) أحد علماء بني إسرائيل في زمن موسى عليه السلام: أو هو من الكنعانيين كان قد أوتي =

<sup>=</sup> علم بعض كتب الله تعالى. (إتحاف: ١٠/ ٣٤٦). انظر قصته في كتب التفسير.

وروي أن رجلاً وَطِيءَ رقبة عابد من بني إسرائيل وهو ساجد، فقال له: ارفع، فوالله لا يغفر الله لك، فأوحى الله سبحانه إليه: أيها المتألَّي(١٠) عليّ بل لا يغفر الله لك.

فالأكياس(٢) يحذرون من ذلك ويقولون ما كان يقوله عطاء السُّلَمي مع شدة ورعه، كان إذا هبت ريح عاصف أو صاعقة يقول: ما يصيب الناس كلُّ ذلك إلا بسببي، ولو مات عطاء لتخلصوا. وقال بعضهم في عرفات: أنا أرجو الرحمة لجميعهم لولا كوني فيهم، فانظر كم بين من يخلص العمل والورع ثم يخاف على نفسه، وبين من يتكلف أعمالاً ظاهرة لعلها لا تخلو عن الرياء والآفات ثم يمن على الله تعالى بعمله .

السبب الثالث: الكِبْرُ بالنَّسَب، وعلاجه أن ينظرَ في نُسبه، فإن أباه نطفة مذرة، وجده التراب، ولا أقذر من النطفة، ولا أذل من التراب.

ثم المفتخر بالنسب يفتخر بخصال غيره، ولو نطق آباؤه لقالوا: من أنت في نفسك! ما أنت إلا دودة من بول من له خصلة حسنة . ولذلك قيل :

لَئِسَنْ فَخِرْتَ بِـآبَــاءِ ذَوِي نَسَـبِ لَقَدْ صَدَقْتَ وَلَكِنْ بِشْسَ مَا وَلَدُوْا

وكيف يتكبر بنسب ذوي الدنيا ولعلهم صاروا حممة(٣) في النار يودُّون لو كانوا خنازير أو كلاباً يتخلصون مما هم فيه. وكيف يتكبر بنسب أهل الدِّين وهم في أنفسهم ما كانوا يتكبرون، وكان شرفهم بالدِّين، ومن الدِّين التَّواضع، وكان أحدهم يقول: ليتني كنت تبنةً، وليتني كنت طائراً، كلهم قد شغلهم خوف العاقبة عن الكبر مع عظم علمهم وعملهم. فكيف يتكبر بنسبهم من هو عاطل عن خصالهم!

السبب الرابع: الكبر بالمال والجمال والأتباع، والكبر بذلك جهل،

فإنها أمور خارجة عن الذات، أعنى المال والأتباع، وكيف يتكبر بخصلة تمند إليها يد السارق والغاصب! وكيف يفتخر بالجمال وحُمَّى شهر تفسده، والجدريُّ يزيلُه! ولو تفكر الحميل في أقذار باطنه لأدهشه ذلك عن تزويق ظاهره، ولو لم يتعهد الجميلُ بدنَّه أسبوعاً بالغسل والتنظيف لصار أقذر من الجيفة، من تغيّر النكهة والصُّنان(١١) ورائحة العذرة، وكراهية الوسخ والمخاط والرَّمصَ (٢٠) فمن أين للمزبلة أن تفتخر بجمالها! والإنسان بالحقيقة مزبلة، فإنه منبع الأقذار والنجاسات، [فضلاً عن كون هذا الجمال زائل عن قريب، مبدلاً إلى الهرم والشيخوخة بحيث لا يبقى له أثر.

فالعاقل الصحيح العقل إذا لاحظ ذلك لا يتصور الكبر أصلاً](٣).

<sup>(</sup>١) المتألى: الحالف.

<sup>(</sup>٢) جمع كيس: الكيس: الجودوالطّرف، والعقل؛ الأكياس: العقلاء.

<sup>(</sup>٣) حممة: كل ما احترق بالنار.

<sup>(</sup>١) الصنان: الرائحة الكريهة مصدرها البدن.

<sup>(</sup>٢) الرمص: الوسخ الأبيض يكون في مجرى اللمع من العين.

<sup>(</sup>٣) الزيادة بين الحاصرتين من المخطوطة.

صلاة المدلّ لا ترتفع فوق رأسه (۱)، وعلامة إدلاله أن يتعجب من رد دعائه، ويتعجب من استقامة حال من يؤذيه.

والعُجب هو سبب الكِبر، ولكن الكبر يستدعي مُتكبَّراً عليه، والعجب يُتصَوَّرُ على الانفراد. أما من رأى نعمة الله على نفسه بعمل أو علم أو غيره، وهو خائف على زواله، وفرحَ بنعمة الله تعالى عليه من حيث إنها من الله تعالى، فليس بمعجَب، بل العُجب أن يأمنَ وينسى الإضافة إلى المنعِم.

# [علاج العُجب]

العُجُبُ جهل محض، فعلاجه العلم المحض، فإنه إن أُعجب بقوة وجمال أو أمر مما ليس يتعلق باختياره، فهو جهل أيضاً، إذ ليس ذلك إليه، فينبغي أن يُعجَبَ بمن أعطاه ذلك من غير استحقاق، وينبغي أن يتفكر في أن زوال ذلك مخوفٌ على القرب بأدنى مرض وضعف.

وإن أعجب بعلمه وعمله وما يدخل تحت اختياره، فينبغي أن يتفكر في تلك الأعمال بماذا تيسرت له، وإنها لا تتيسر إلا بعضو وقدرة وإرادة ومعرفة، وأن جميع ذلك من خلق الله عزّ وجلّ. وإذا خلق الله العضو والقدرة وسلّط الدواعي وصَرَف الصوارف، كان حصول الفعل ضرورياً، وليس للمضطر أن يُعجَب بما يحصل منه اضطراراً، وهو مضطر إلى اختياره، [فإنه لا يفعل إن شاء، ولكن إن يشأ الله، شاء أو لم يشأ، مهما خلقت فيه المشيئة](٢). قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا تَشَآهُونَ إِلّا آن يَشَآهُ اللهُ أَهُ اللهُ المشيئة وانصراف الدواعي الصارفة والإنسان: ٣٠]. فمفتاح العمل انجزام المشيئة وانصراف الدواعي الصارفة مع كمال القدرة والأعضاء، وكل ذلك بيد الله تعالى.

أرأيت لو كان بيد ملِكِ مفتاح خزانة فأعطاك إياه فأخذت منها أموالاً، أتعجب بجوده إذا أعطاك المفتاح بغير استحقاق، أو بكمالك في أخذه؟ وأي كمال في الأخذ بعد التمكين؟.

(١) قال العراقي: لم أجدله أصلاً، ووافقه الزبيدي في الإتحاف.

(٢) في المخطوطة: فإنه يفعل إن شاء الله تعالى، فمفتاح . . .

# الأصل التاسع: في العُجْب

قال الله تعالى: ﴿ وَيُومَ حُنَيْنِ إِذَ أَعَجَبَتُكُمْ كُثُرَتُكُمْ ﴾ [التوبة: ٢٥]. وقال عزَّ وجلّ: ﴿ وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَهُمْ يُعْسِنُونَ صُنَعًا ﴾ [الكهف: ١٠٤]. وقال: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسكُمْ هُو أَعْلَرُ بِمَنِ اتَقَى ﴾ [النجم: ٣٢]. وقال ﷺ: «ثلاث مهلكات: شخ مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه ((۱). وقال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_: «الهلاك في اثنين: القنوطُ والعُجْب». وإنما جمع بينهما لأن القانط لا يطلب السعادة لقنوطه، والمعُجَب لا يطلبها لظنه أنه قد ظفر بها. وقال ﷺ: «لو لم تُذْنِبُوا لخِفْتُ عليكم ما هو أعظم من ذلك، العُجْب العُجب» (٢). وقيل لعائشة \_ رضي الله عنها \_ متى يكون الرجل مسيئا؟ فقالت: «إذا ظن أنه مُحسن».

ونظر رجل إلى بشر بن منصور وهو يطيل الصلاة ويحسن العبادة، فلما فرغ قال: «لا يغرّنك ما رأيت مني، فإن إبليس عَبدَ الله تعالى وصلًى آلاف السنين، ثم صار إلى ما صار إليه».

### [حقيقة العُجب]

حقيقة العُجْب: استعظامُ النفس وخصالَها التي هي من النعم، والركون إليها مع نسيان إضافتها إلى المُنعم والأمُن من زوالها. فإن أضاف إليه أن رأى لنفسه عند الله حقاً ومكاناً، سمى ذلك إدلالاً، وفي الخبر: «أن

<sup>(</sup>١) تقدم، أخرجه البزار والطبراني والبيهقي في الشعب عن أنس بسند ضعيف.

أخرجه البزار وابن حبان في الضعفاء والبيهقي في الشعب عن أنس وفيه رجل مختلف فيه ؟ قال المنذري: إسناد البزار جيد.

# [العلم والعقل عطيَّة من الله تعالى]

من العجائب أن يُعْجَبَ العاقلُ بعلمه وعقله ، حتى يتعجب إن أفقره الله تعالى وأغنى بعض الجهال ، ويقول : كيف وسَّعَ النعمةَ على الجاهلِ وحرَمّني؟ فيقال له : كيف رزقكَ العلمَ والعقلَ وحرَمَهما الجاهل؟ فهذه عطية منه ، أفتجعلها سبباً لاستحقاق عطية أخرى؟ بل لو جمع لك بين العقل والغنى ، وحرمَ الجاهلَ منهما جميعاً كان ذلك أولى بالتعجب ، وما تعجُبُ العاقلِ منه إلا كتعجب من أعطاه الملكُ فرساً ، وأعطى غيره غلاماً ويقول : كيف يعطي الغلام لفلان ولا فرس له ، ويحرمني (١) وأنا صاحب الفرس؟ وإنما صار صاحب الفرس بعطائه ، فيجعل عطاءه سبباً لاستحقاق عطاء آخر، وهو عين الجهل .

بل العاقل يكون أبداً تعجبه من فضل الله تعالى وجُوده من حيث أعطاه العلم والعقل<sup>(٢)</sup>، من غير تقدم استحقاق منه، وحرم غيره ذلك وسلط عليه دواعي الفساد واضطره إليه بصرف دواعي الخير عنه، وذلك بغير جريمة سابقة منه.

وإذا شهد ذلك تحقيقاً غلب عليه الخوف، إذ قد يقول: قد أنعم الله علي في الدنيا من غير وسيلة، وخصني به دون غيري. ومن يفعل مثل هذا بغير سبب، فيوشك أن يعذب ويسلب النعم أيضاً بغير جناية وسبب. فماذا أصنع إن كان ما أفاضه عليّ من النعم مكُراً أو استدراجاً بما فتحه؟ كما قال الله تعالى: ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمَ أَبُوبَ صَكِّلِ شَوْءٍ حَتَّى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أُوتُوا أَفَذَنَهُم بَقَتَهُ ﴾ [الأنعام: ٤٤]، وكما قال تعالى: ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنَ حَيْثُ لَا يَعِلَمُنَ ﴾ [الأعراف: ١٨٢].

(١) في المخطوطة: ولم يعطني فيخدمني بدل (ويحرمني). . .

١) في المخطوطة : زيادة : ووفقه للعبادة .

# الأصل العاشر: في الرياء

قال الله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّمِنَ ۚ اللَّهِ مَا مَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ اللَّهِ مَا هُونَ ﴿ اللَّهِ مَا هُونَ ﴿ اللَّهِ مَا مُونَ ﴿ اللَّهِ مَا هُونَ ﴿ اللَّهِ مَا هُونَ هُمَ مُرَاءُ وَلَا تَعالَى: ﴿ إِنَّا نَظُومُكُو لِوَبِهِ اللَّهِ لَا نُوبُهُ مِنكُ مَا وَلا تَعالَى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِهِ لا لَهُ مِنكُ مَلَا صَلِيحًا وَلا شَكُولُ ﴾ [الإنسان: ٩]، وقال تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِهِ فَلْمُمْلُ عَمَلًا صَلَّا عَلَيكُم وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَ

وقال على حديث طويل: "يقال للغازي والعالم والمنفق إذا قال: فعلتُ كذا كذبت، أردت أن يقال فلانٌ عالمٌ أو شجاعٌ أو جوادٌ أو قارئ فيذهب به إلى النار»(٢)، وقال على الشهرة المراثين»(٣). وقال على أعدَّ للقراء المراثين»(٣). وقال: قال تعالى ما هو؟ قال على القدسي: "من عمل لي عملاً أشرك فيه غيري فهو له كلُّهُ وأنا منه بريء، وأنا أغنى الأغنياء عن الشرك»(٤). وقال على السلام: "لا يقبل الله عملاً فيه مقدار ذرة من الرياء»(٥)، وقال عليه الصلاة والسلام: "إن أدنى الرياء شرك»(١).

- ١) أخرجه أحمد والبيهقي في الشعب ورجاله ثقات ورواه الطبراني في الكبير.
- (٢) رواه مسلم والترمذي والنسائي وأحمد وأورده الإمام هنا بالمعنى مختصراً.
- أخرجه ابن ماجه والترمذي وقال: غريب. وضعفه ابن عدي؛ والقراء: طلبة العلم، أو
   العلماء.
- (٤) أخرجه مالك واللفظ له دون قوله: (وأنا منه بري، ۱۹ وأخرجه مسلم وابن ماجه بسند صحيح.
- (٥) قال العراقي: لم أجده هكذا؛ وقال الزبيدي: هو من كلام يوسف بن أسباط. (إتحاف: ٧٤/١٠).
  - (٦) أخرجه الحاكم والطبراني وقال المراقي: إسناده ضعيف.

وقال عيسى عليه السلام: ﴿إذَا كَانَ يوم صوم أَحدكم فَلْيدهن رأسه ولحيته ويمسح شفتيه لكيلا يرى الناس أنه صائم، وإذا أعطى بيمينه فَليُخْفِ عن شماله، وإذا صلى فليرخِ ستر بابه، فإن الله تعالى يقسم الثناء كما يقسم الرزق».

ولهذا قال عمر \_ رضي الله عنه \_ لرجل طأطأ رقبته: "يا صاحب الرقبة ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب، وإنما الخشوع في القلوب". وقال نبينا على المراثي ينادَى يوم القيامة بأربعة أسماء: يا مراثي، يا غاوي، يا فاجر، يا خاسر، اذهب فخذ أجرك ممن عملت له فلا أجر لك عندنا" (۱). وقال قتادة \_ رحمة الله عليه \_: إذا راءى العبد يقول الله تعالى: "انظروا كيف يستهزئ بي". وقال الحسن \_ رحمة الله عليه \_: "صحبت أقواماً إن كان أحدهم لتعرض له الحكمة لو نطق بها نفعته ونفعت أصحابه، وما يمنعه منها إلا الشهرة".

### [حقيقة الرياء]

حقيقة الرياء: طلب المنزلة في قلوب الناس بالعبادات وأعمال الخير، وما يُراءى به ستة أصناف:

الأول - الرياء من جهة البدن: وهو إظهار النحول والصفار، ليُظنّ به السهر والصيام، وإظهار الحزن ليظن به أنه شديد الاهتمام بأمر الدين، وإظهار شعث الشعر ليظن به أنه لشدة استغراقه بالدين ليس يتفرّغ لنفسه، وإظهار ذُبُول(٢) الشفتين ليستدل به على صومه، وخفض الصوت ليستدل به على ضعفه من شدة المجاهدة.

الثاني \_ الرياء بالهيئة: كحلق الشارب وإطراق الرأس في المشي،

والهدوء في الحركة، وإبقاء أثر السجود على الوجه، وتغميض العينين ليظن به أنه في الوجد والمكاشفة أو غائصٌ في الفكر.

الثالث ـ الرياء في الثياب: كلبس الصوف والثوب الخشن وتقصيره إلى قريب من الساق، وتقصير الكُمين، وترك الثوب مخرَّقاً ووسخاً، ليُظنَ أنه من أنه مَسْتغْرق الوقت عن الفراغ له، ولبس المرقَّعة والسجادة، ليُظنّ أنه من الصوفية مع إفلاسه عن حقائق التصوف، ولبس الدرَّاعة والطيلسان (١) وتوسيع الأكمام ليظن أنه عالم، والتقنُّع فوق العمامة بإزار، ولبس الجوارب ليُظنَّ أنه متقشف (٢) لشدة ورعه من غبار الطريق.

ثم منهم من يطلب المنزلة في قلوب أهل الصلاح، فيلازم الثوب الخَلقِ، ولو لبس ثوباً جديداً لكان عنده كالذبح، إذ يخاف أن يقول الناس قد بدا له من الزهد.

ومنهم من يطلب المنزلة من السلاطين والتجار، ولو لبس خُلقان الثياب لازُدروه، ولو لبس فاخر الثياب لم يعتقدوا زهده، فيطلب المرقعة المصبوغة والفوطة الرقيقة، والأصواف الرفيعة، فتكون ثيابهم في القيمة والنفاسة كثياب الأغنياء وفي اللون والهيئة كثياب الصُلحاء، ولو كُلفوا أن يلبسوا الخَلِقَ لكان عندهم كالذبح خيفة عن السقوط من أعين الأغنياء، ولو كُلفوا لبس الحرِّ والديبقي وما يباح لبسه، وقيمته دون قيمة ثيابهم، لا شتد عليهم خوفاً عن سقوط منزلتهم عن قلوب الصلحاء، إذ يقولون: بَدا له من الزهد (٢٠).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) ذبل: ذهبت ندواته، الذبلاء: اليابسة.

<sup>(</sup>١) الدراعة: القميص، والطيلسان: فارسي معرب هو لباس العجم، ويوضع على الرأس وتسدل أطرافه.

 <sup>(</sup>۲) القشف: محركة قذر الجلد ورثاثة الهيئة وسوء الحال، والتقشف: ترك الترفه والتنعم.
 (الوسيط)

 <sup>(</sup>٣) الرياء من جهة البدن والثياب كان في زمان الإمام رحمه الله تعالى، ولم يعدله في زماننا وجود لأنهم كانوا يحبون أن يوصفوا بالزهد والصلاح.

الرابع ـ الرياء بالقول: كرياء أهل الوعظ والتذكير، وتحسين الألفاظ وتسجيعها(١). والنطق بالحكمة، والأخبار، وكلام السلف مع ترقيق الصوت وإظهار الحزن، مع الخلوّ عن حقيقة الصدق والإخلاص في الباطن، بل ليُظنّ به ذلك، وكادّعاء حفظ الحديث ولقاء الشيوخ والمبادرة إلى الحديث، أنه صحيح أو سقيم، ليُظن به غزارة العلم، وكتحريك الشفتين بالذّكر، والأمر بالمعروف بمشهد الناس مع خلوّ القلب عن التفجع بالمعصية، وكإظهار الغضب عن المنكرات، والأسف عن المعاصي مع خلوّ القلب عن التألم به .

الخامس الرياء بالعمل: كتطويل القيام وتحسين الركوع والسجود، وإطراق الرأس وقلة الالتفات، والتصدّق، والصوم، والحج، والإخبات (٢) في المشي مع إرخاء الجفون، مع أن الله تعالى عالم أن باطنه لو كان خالياً لما فعل شيئاً من ذلك، بل تساهل في الصلاة وتسرّع في المشي، وقد يفعل ذلك في المشي، فإذا شعر باطلاع غيره عليه عاد إلى السكينة كي يظن به الخشوع.

السادس - الرياء بكثرة التلامذة والأصحاب وكثرة ذكر الشيوخ: ليُظن أنه لقي شيوخاً كثيرة، وكَمَنْ يحب أن يزوره العلماء والسلاطين ليقال: إنه ممن يُتبرَّك به.

فهذه مجامع ما يراءى به في الدين، وكل ذلك حرام، بل هو من الكبائر.

وأما طلب المنزلة في قلوب الناس بأفعال ليست من العبادات وأعمال الدين فليست بحرام، ما لم يكن فيها تلبيس كما ذكرناه في طلب الجاه، فأهل الدنيا قد يطلبون الجاه بكثرة المال، والغلمان، وحسن الثياب

الفاخرة، وحفظ الأشعار، وعلم الطب، والحساب، والنحو، واللغة، وغير ذلك من الأعمال والأحوال. ولم يحرم ذلك ما لم ينته إلى الإيذاء بالتكبر وإلى أخلاق أخرى مذمومة، وإنما استقصينا أقسام الرياء لأنه أغلب الأخلاق الذميمة على النفوس، فمن لا يعرف الشرّ ومواقعه، لا يمكنه أن يَتقيّهُ. [فاسأل الله الحول والقوة على صدق الإخلاص](١).

# [درجات الرياء]

# الرياء على درجات خبيثة (٢):

إحداها: أن لا يكون بالأمور الدينية والعبادات، كالذي يلبس عند الخروج ثياباً حسنة خلاف ما يلبسه في الخلوة، وكالذي ينفق في الضيافات وعلى الأغنياء أموالاً ليُعتقد أنه سخي، لا ليعتقد أنه ورع صالح، فذلك ليس بحرام. فإنّ تملك القلوب كتملك الأموال. نعم، القليل منه صالح نافع، والكثير من الجاه يُلهي عن ذكر الله، كالكثير من المال. ومهما انصرفت الهمة إلى سعة الجاه، فيجرّ ذلك إلى الغفلة والمعاصي، فيكون محذوراً بذلك لا لنفسه.

وأما إظهار الشمائل التي ذكرناها ليعتقد الناسُ فيه الدينَ والورعَ فحرام لشيئين:

أحدهما: أنه تلبيس إذا أراد أن يعتقد الناس أنه مخلص مطيع لله محبّ، وهو بهذه النية فاسق ممقوت عندالله تعالى، ولو سلَّم الرجل دراهم إلى جماعة يخيل إليهم أنه يجود عليهم بها، وإنما هي ديون لازمة، عصى لتلبيسه، وإن لم يطلب به أن يُعتقد صلاحه لأن ملك القلوب بالتلبيس حرام.

الثاني: أنه إذا قصد بعبادة الله خلق الله فهو مستهزئ، ومن وقف بين يدي ملك في معرض الخدمة وليس غرضه ذلك بل غرضه ملاحظة عبد من

<sup>(</sup>١) أي استعمال السجع: وهو الكلام المقفى غير الموزون. (الوسيط)

<sup>(</sup>٢) الإخبات: الإبطاء والتخشع، وهنا بمعنى التمسكن.

<sup>(</sup>١) بين الحاصرتين زيادة من المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: لا توجد كلمة (خبيثة).

عبيد الملك، أو جارية من جواريه. فانظر ماذا يستحقه من النكال لاستهزائه بالملك، فكأنه إذا قصد العباد بالعبادة فقد اعتقد أن عباد الله أقدر على نفعه وضره من الله تعالى، إذ عَظَمة العباد في قلبه دعته إلى أن يتجمل عندهم بعبادة الله تعالى، ولهذا سمي الرياء الشرك الأصغر، ثم يزداد الإثم بزيادة فساد القصد والنية.

ومن المرائين من لا يطلب إلا مجرد الجاه، ومنهم من يطلب أن يودَع الودائع وتوقف عنده الأوقاف ومال الأيتام ليختزل منها، وذلك أخبث لا محالة. ومنهم من يقصد أن يتقرب إليه النساء والصبيان، ليتمكن من الفجور، أو ليكثر عنده المال ليصرفه إلى الخمر والملاهي، وهذا هو الأعظم، إذ جعل عبادة الله تعالى وسيلة إلى مخالفته، والعياذ بالله تعالى.

### [ما تحصل به المراءاة]

كما يعظم الرياء ويتغلظ إثمه بسبب اختلاف الغرض الباعث عليه، فيعظم أيضاً بما به المراءاة وبقوة قصد الرياء.

أما ما به المراءاة فهي على ثلاث درجات:

أغلظها: أن يُرائيَ بأصل الإيمان، كالمنافق يظهر أنه مسلم، ولم يسلم بقلبه، وكالملحد، ومعتقد الإباحة، إباحة المحرمات، يظهر أنه مستديم الإيمان وقد انسلَّ منه باطنه.

الثانية: الرياء بأصل العبادات، كمن يصلّي ويُخرج الزكاة بين يدي الناس، والله يعلم من باطنه أنه لو خلا بنفسه لم يفعل ذلك.

الثالثة: وهي أدناها أن لا يُرائي بالفرائض ويرائي بالنوافل، كالذي يكثر النافلة، ويحسن هيئة الفريضة، ويخرج الزكاة من أجود ماله، أو يتهجد أو يصوم يوم عرفة و عاشوراء، والله يعلم من باطنه أنه لو خلا بنفسه لم يفعل شيئاً من ذلك، وهذا أيضاً حرام، وإن كان لا ينتهي شدة العقوبة فيه إلى حدّ الرياء بالأصول.

وأما تغليظه بدرجات القصد فهو أنه قد يتجرد قصد الرياء حتى يصلّي مثلاً على غير طهارة لأجل الناس، أو يصوم ولو خلا بنفسه لأفطر.

وقد يضاف إليه قصد العبادة أيضاً، وله ثلاثة أحوال:

إحداها: أن تكون نية العبادة باعثةً مستقلة لو خلا بنفسه لفعل، ولكن زاده رؤية غيره ومشاهدته نشاطاً، وخف عليه العمل بسببه، فأرجو أن لا يحبط ذلك القدرُ عملَه بل تصح عبادته ويثاب عليها، ويعاقب على قصد الرباء أو ينقص من ثوابه.

الثانية: أن يكون قصد العبادة ضعيفاً، بحيث لو انفرد عن الناس ما استقل بالحمل على العبادة، فهذا لا تصح عبادته، والقصد الضعيف لا ينفى عنه شدة المقت.

الثالثة: أن يتساوى القصدان بحيث لا يستقلَّ كلَّ واحد بالحمل لو انفرد، أو لا ينبعث للفعل بأحدهما بل بمجموعهما. فهذا قد أصلح شيئاً وأفسد مثله، فالغالب أنه لا يسلم رأساً برأس، ويحتمل أن يقال: إذا تساوى القصدان، فأحدهما كفّارة للآخر. وقوله تعالى: قأنا أغنى الأغنياء عن الشرك أن يدل على أنه لا يقبله ولا يثيبه عليه. أما إنه يعاقبه عليه ففيه نظر فالأغلب عندي والعلم عند الله أنه لا يخلو عن إثم وعقاب.

# [الرياء جلي وخفي]

اعلم أن بعض الرياء جليّ، وبعضه أخفى من دبيب النمل.

أما الجليّ: فما يبعث على العمل، حتى لولاه لم يرغب في العمل.

وأخفى منه: أن لا يستقل بالحمل عليه، ولكن يُخفف العمل ويزيد في نشاطه، كالذي يتهجد كل ليلة، وإذا كان عنده ضيف زاد نشاطه.

وأخفى منه: أن لا يزيد نشاطه، ولكن لو اطلّع غيره على تهجده قبل

۱۹۷ تقدم تخریجه، ص۱۹۷.

# [هل يمكن الانفكاك عن الرياء الخفي؟]

لعلك تقول ما أقدر على الانفكاك عن الرياءِ الخفيّ كما وصفتَه ، وإن قدرت على الرياء الجلي ، فهل تنعقد عبادتي مع ذلك؟

فاعلم أن واردَ الرياء لا يخلو إما أن يرد مع أول العمل، أو في دَوامه، أو بعد الفراغ سنه .

أما ما يقارنُ الابتداءَ فيبطلهُ ويمنع انعقاده إن صار باعثاً مؤثراً في الحمل على العمل، بل أول العقد يجب أن يكون خالصاً، وإنما يبطل بالرياء الباعث على أصل العمل. وأما إذا لم يحمل إلا على المبادرة في أول الوقت مثلاً، فأظن \_ والعلم عند الله تعالى \_ أن أصل الصلاة يصح، وإنما تفوته فضيلة المبادرة، ويعصي بقصد المراءاة به، ولكن يسقط الفرض عنه.

وأما ما يَردُ في الصلاة ـ إن أبطل باعث الصلاة ، فتبطل الصلاة ، مثاله : أن يحضر في أثناء الصلاة أوطاره ، أو يتذكر نسيان شيء ولو خلا لقطع الصلاة ، لكنه أتم حياء من الناس . فهذا لا يسقط الفرض عنه ، لأن النية قد انقطعت وانقطع باعث العبادة ، وأما إذا لم تنقطع نيته ، لكن صار مغلوباً مغموراً كما لو حضر قوم فغلب قلبه الفرحُ باطلاعهم ، وانغمر باعث العبادة ، فغالب الظن أنه إن انقضى ركن ولم يعاوده الباعث الأصلي فسدت صلاته ، لأنّا نستصحب نية البداية بشرط أن لا يطرأ ما لو قارن ابتداءها لمنع وإن لم ينغمر باعث العبادة ، ولكن حصل مجرد سرور ولم يؤثر في العمل ، بل في تحسين الصلاة فقط ، فغالب الظن أن الصلاة لا تفسد ويتأذى الفرض .

وأما ما يطرأ بعد الصلاة من ذكر وسرور ومراءاة فلا ينعطف على ما مضى، ولكن يعصي به ويأثم، ويكون عقابه بقدر قصده وإظهاره، ومهما ظهرت له داعية ذكر العبادة، إما بالتصريح، وإما بالتعريض، فذلك يدل على أن الرياء كان خفياً في باطنه.

وأخفى منه: أن لا يُسرّ بالاطلاع: لكن يتوقع أن يُبُدَأ بالسلام ويُوقّر، ويتعجب ممن يسيء إليه ولا يسامحه في المعاملة ولا يحترمه، وذلك يدل على أنه يمنّ على الناس بعمله، فكأنه يتوقع احترامهم وتوقيرهم بعبادته مع إخفائه عنهم. وأمثال هذه الخفايا لا يخلو عنها إلا الصدّيقون، وجميع ذلك إثم، ويخاف منه إحباط العمل. نعم، لا بأس أن يفرح باطلاع غيره عليه إذا كان فرحه بالله تعالى من حيث أظهر منه الجميل، وستر منه القبيح، مع أن قصد سترهما جميعاً، فيفرح بلطف صنع الله تعالى، وكذلك يفرح لانه يبشره بأنه حيث أحسن صنعه به في الدنيا، فكذلك يصنع به في الآخرة، أو يفرح ليقتدي به من يراه أو يطيع الله بحمده له عليه، وعلامة هذا أن يفرح أيضاً، إذا اطلع على غيره ممن يرتجى قدوته.

ومن أجل خفاء أبواب الرياء وشدة استيلائه على الباطن احترز أولو الحزم فأخفوا عبادتهم، وجاهدوا أنفسهم. وقد قال عليِّ ورضي الله عنه إن الله عزَّ وجل يقول للقراء (١) يوم القيامة: «ألم يكن يرخّص عليكم في السعر، أو لم تكونوا تُبدؤون بالسلام، ألم تكن تقضى لكم الحوائج؟ لا أجر لكم فقد استوفيتم أجوركم (٢). فاجتهد إن أردت الخلاص أن يكون الناس عندك كالبهائم والصبيان، فلا تفرق في عبادتك بين وجودهم وعدمهم، وعلمهم بها أو غفلتهم عنها، وتقنع بعلم الله تعالى وحده، وتطلب الأجر منه، فإنه لا يقبل إلا الخالص كي لا تحرم من فائدته في أحوج أوقاتك إليه.

<sup>(</sup>١) للعلماء، أو طلبة العلم.

<sup>(</sup>٢) لم يخرجه العراقي؛ قال الزبيدي في إتحاف السادة المتقين: روى البيهقي من حديث أبي هريرة: فيقول الله تعالى لعبده يوم القيامة: يا ابن آدم ألم أحملك على الخيل والإبل، وأزوجك النساء، وأجعلك ترفع وترأس؟ فيقول: بلى أي ربّ، فيقول: أين شكر ذلك؟»: ١١٥/١٠.

### [علاج الرياء]

إذا عَرَفت حقيقةَ الرياء، وكثرةَ مداخله، فعليك بالتشمرَ في معالجته، وعلاجه في دفع الأسباب الباعثة عليه وهي ثلاث: حب المدح، وخوف الذم، والطمع.

أما حب المدح: فكمن يهجم على صف القتال ليقال إنه شجاع، أو يُظهر العبادات ليقال إنه ورع. وعلاجه ما تقدم في علاج حبّ الجاه، هو أن تعلم أنه كمالٌ وهميٌ لا حقيقة له، وعلاجه في الرياء خاصة، أن يقرر على نفسه ما فيه من الضرر، فإنَّ العسل وإن كان لذيذاً فإذا علم أن فيه سماً سهل تركه. فليقرّر على نفسه أنه يقال له في يوم فقره بسبب ريائه: يا فاجر يا غاوي! استهزأت بالله عزَّ وجلّ وراقبتَ العباد وتحببت إليهم، واشتريت عمدهم بذم الله تعالى، وطلبت رضاءهم بسخطه؟!! أمّا كان أحد أهون عليك من الله تعالى؟ فلو لم يكن إلا هذا الخزي والخجلة، لكان كافياً في عليك من الله تعالى؟ فلو لم يكن إلا هذا الخزي والخجلة، لكان كافياً في به كفة السيئات بعد أن قارنت كفة الحسنات، فيكون سبب هلاكه! وليقرر على نفسه أنَّ رضى الناس غاية لا تدرك، ومن طلب رضى الناس بسخط الله تعالى أسخطهم الله عليه. فكيف يترك رضى الله بما لا يطمع في حصوله.

وأما الباعث الثاني، وهو الخوف من ذمهم: فيقرر على نفسه أن ذمهم لن يضرّه إن كان محموداً عند الله عزَّ وجلّ، ولم يتعرض لذم الله ومقته خوفاً من ذم الخلق. ويكفيه أن الناس لو علموا ما في باطنه من قصد الرياء لمقتوه، ويأبى الله إلا أن يكشف سره حتى يُعرف نفاقه فيمقته الناس أيضاً بعد أن يمقته الله عزَّ وجلّ. ولو أخلص وأعرض بقلبه عنهم وجرد نظره إلى الله تعالى لكشف لهم إخلاصه له وأحبوه.

وأما باعث الطمع: فيدفعه بأن يعلمَ أن ذلك أمر موهوم، وفوات رضى الله تعالى ناجز، ويعلم أن الله تعالى هو المسخّر للقلوب، وأن من طمع في المخلق لم يخل عن الذل والمهانة والمنة. ومن أعرض عن الطمع في الخلق كفاه الله تعالى وسخّر له القلوب. فإذا أحضر في قلبه نعيم الآخرة

والدرجات الرفيعة، وعلم أن ذلك يفوت بالرياء أعرض قلبُه عن الخلق، واجتمع همه، وفاضت عليه أنوار الإخلاص، وأمده الله سبحانه بمعونته وتوفيقه.

### [هل يضر هجوم وارد الرياء؟]

لعلك تقول إني قرّرت هذا كله في نفسي، ونفر عن الرياء قلبي، ولكن ربما هجم علّي واردُ الرياء بغتةً في بعض العبادات عند اطّلاع الخلق فما العلاج عند هجومه؟

فاعلم أن أصل هذا العلاج، أن تخفي عبادتك كما تخفي فواحشك، ففيه السلامة. رُوي أن بعض أصحاب أبي حفص الحداد ذمَّ الدنيا وأهلها فقال له: أظهرت ما كان سبيلك أن تخفيه، لا تجالسنا بعد هذا.

وإخفاء العبادة، إنما يشق في البداية، فإذا صار عادة ألف الطبعُ لذة المناجاة في الخلوة. ومهما هجم وارد الرياء فعلاجه أن تجدّد على قلبك ما رسخ فيه من قبل من المعرفة بالتعرض لمقت الله عزَّ وجلّ، مع عجز الناس عن منفعتك ومضرّتك، حتى تنبعث منه كراهية لداعية الرياء.

ثم الشهوة تدعو إلى إجابة الرياء بتحسين العمل والفرح به، والكراهية تدعو إلى رده والإعراض عنه، وتكون اليد للأقوى فإن قويت الكراهية حتى منعتك من الركون إليه، واستصحبت حالتك التي كنت عليها، فلم تزد ولم تنقص، ولم تتكلف إظهار الفعل وإشهاره، فقد اندفع عنك الإثم ولم تكلف أكثر من ذلك. وأما دفع الخواطر ودفع الطبع عن الميل إلى قبول الناس فلا يدخل تحت التكليف، وإنما منتهى التكليف الكراهية والإباء عن إجابة الداعية.

### [يجوز إظهار الطاعات لأجل الاقتداء]

يجوز إظهار الطاعات لأجل اقتداء الناس وترغيبهم إذا صحت النية،

خاتمة في مجامع الأخلاق ومواقع الغرور فيها

اعلم أن الأخلاق المذمومة كثيرة، ولكن ترجع أصولها إلى ما ذكرناه، ولا يكفيك تزكية النفس عن بعضها حتى تتزكى عن جميعها، ولو تركت واحداً منها غالباً عليك، فذلك يدعوك إلى البقية، لأن بعض هذه يرتبط بالبعض، ويتقاضى بعض الأخلاق الذميمة بعضاً، ولا ينجو إلا من أتى الله بقلب سليم، والسلامة المطلقة، لا تُنال بدفع بعض الأمراض، بل إنما تنال بالصحة المطلقة، كما أنّ الحُسْن لا يحصل بحسن بعض الأعضاء ما لم يحسن جميع الأعضاء والأطراف، والنجاة في حسن الخلق. قال النبي عليه النبي عليه السلام : "بُعثتُ لأتمم مكارم الأخلاق المحسن "(۱)، وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: "حُسن الخُلُق خُلُقُ الله الأعظم" (٤)، وقال عليه الصلاة والسلام: "حُسن الخُلُق خُلُقُ الله الأعظم" (١)، وقال عليه الصلاة والسلام: "حُسن الخُلُق خُلُقُ الله الأعظم" (١)، وقال عليه الصلاة والسلام: "حُسن الخُلُق خُلُقُ الله الأعظم" (١)، وقال عليه الصلاة والسلام: "أفضلُ المؤمنين إيماناً أحسنُهُم خُلُقاً (٥).

وقد كثرت الأقاويل في حقيقته وبيان حدّه، والأكثرون تعرضوا لبعض ثمراته، ولم يحيطوا بجميع تفصيله، والذي يطلعك على حقيقته، أن تعلم أن الخَلْقَ والخُلُقَ عبارتان، فيراد بالخَلْق الصورة الظاهرة، وبالخُلُق الصورة الباطنة، وذلك لأن الإنسان مركّب من جسد يدرك بالبصر، ومن روح ونفس يدرك بالبصيرة (٦) لا بالبصر، ولكل واحدمنهما هيئة، إما قبيحة وإما حسنة.

١) رواه أبو داود والترمذي وقال: حسن صحيح.

٢) رواه أحمد والبيهتي والحاكم وصححه؛ ومالك في الموطأ والطبراني.

(٣) جزء من حديث أخرجه محمد بن نصر مرسلاً.

(٤) أخرجه الطبراني في الأوسط عن عمارين ياسر بسند ضعيف.

(٥) ورد بلفظ: "أكمل المؤمنين . . . " أخرجه أبو داود والترمذي والنسائي ؛ ورواه ابن ماجه والحاكم نحو لفظ المؤلف .

(٦) قوة للقلب المنور بنور القدس يرى بها حقائق الأشياء وبواطنها بمثابة البصر للنفس.
 (التعريفات)

ولم يكن معه شهوة خفية ، وعلامته أن يقدّر أن الناس لو اقتدوا بأحد أقرانه وكُفِيَ مؤونة الترغيب، وأخبر بأن أجره في الإسرار كأجره في الإظهار فلا يرغب في الإظهار . فإن كان ميله إلى أن يكون هو المقتدى به أكثر ، ففيه داعية الرياء ، لأنه إن كان يطلب سعادة الناس وخلاصهم ، فقد حصل ذلك بغيره ولم يفته إلا إظهار نفسه .

وكذلك يجوز كتمان المعاصي والذنوب، ولكن بشرط أن لا يكون غرضه أن يُعْتقد فيه الورع، بل لا يعتقد فيه الفسى، ولا بأس بفرحه باستتار معاصيه، وحزنه بانكشافها، إما فَرحاً بستر الله عليه، وإما فرحاً بموافقة أمر الله تعالى، فإنه تعالى، يحب كتمان المعاصي، وينهى عن المجاهرة بها وإما لأنه يكره أن يُذَمَّ فيتألم به، إذ التألم بذم الناس ليس بحرام، بل يوجبه الطبع. وإنما الحرام الفرح بمدح الناس إياه بالعبادة، فإن ذلك كأجرٍ يأخذه على العبادة أن وإما لأنه يستحي من ظهورها، والحياء غير الرياء، ولكن قد يمتزج به.

وأما ترك الطاعة خوفاً من الرياء فلا وجه له. قال الفضيل: الرياء ترك العمل خوفاً من الرياء. أما العمل لأجل الناس فهو شرك، بل ينبغي أن يعمل ويخلص، إلا إذا كان العمل فيما يتعلق بالخلق كالقضاء والإمامة والوعظ. فإذا علم من نفسه أنه بعد الخوض فيه لا يملك نفسه، بل يميل إلى دواعي الهرى، فيجب عليه الإعراض والهرب، كذلك فعل جماعة من السلف.

وأما الصلاة والصدقة فلا يتركهما إلا إذا لم تحضره أصلاً نية العبادة، بل لو تجرَّد نية الرياء فلا يصح عمله فليتركه (٢). أما من اعتاد فعله، فحضر جماعة فخاف على نفسه من الرياء، فلا ينبغي أن يتركه بل ينبغي أن يستمر على عبادته ويجتهد في دفع باعث الرياء وأسبابه.

افي المخطوطة: (زيادة): وإما أنه يخاف أن يقصد بسوء إذا عرفت معصيته.

<sup>(</sup>٢) وفي نسخة آخرى: بل لو لم يجرد إلانية الرياء فلا يصح عمله فليتركه.

.\* .**...**€

والنفس المدركة بالبصيرة أعظم قدراً، ولذلك أضافه الله عزَّ وجلّ إلى نفسه، وأضاف البدن إلى الطين. فقال: ﴿ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينِ ﴿ وَأَضَاف البدن إلى الطين. فقال: ﴿ إِنِّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينِ وَفَي فَإِذَا سَوَيْتُهُمُ وَلَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [سورة ص: ٧١-٧١]، ووصف الروح بأنه أمر رباني فقال: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَسْدِ رَقِي ﴾ [الإسراء: ٨٥]، وأعني بالرّوح والنفس حهنا عنى واحداً، وهو الجوهر العارف المدرك من الإنسان بإلهام الله تعالى، كما قال: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَأَلْمَهَا لَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن رَسِّنَهَا ﴾ [الشمس: ٧-١٠].

وكما أن للحُسن الظاهر أركاناً، كالعين والأنف والفم والخد، ولا يوصف الظاهر بالحسن ما لم يحسن جميعها فكذلك الصورة الباطنة لها أركان لا بدّ من حُسن جميعها حتى يحسن الخُلق وهي أربعة معان: قوة العلم، وقوة الغضب، وقوة الشهوة، وقوة العدل بين هذه القوى الثلاث، فإذا استوت هذه الأركان الأربعة، واعتدلت، وتناسقت، حصل حسن الخُلُة.

أما قوة العلم: فاعتدالها وحسنها أن تصيرَ بحيث يُدرَكُ بها الفرق بين الصدقِ والكذب في الأقوال، وبين الحق والباطل في الاعتقادات، وبين الجميل والقبيح في الأعمال. فإذا تحصلت هذه القوة كذلك، حصلت منها ثمرة الحكمة وهي رأس الفضائل. قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدَّ أُولِيَ خَيْرًا كَنْ يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ وَهِي رأس الفضائل. قال الله عزَّ وجلّ : ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدَّ أُولِيَ خَيْرًا كَنْ يُؤْلُوا ٱلْأَلْبُكِ ﴾ [البقرة: ٢٦٩].

وأما قوة الغضب: فاعتدالها أن يحصل انقباضها وانبساطها على موجب إشارة الحكمة والشرع، وكذلك قوة الشهوة.

وأما قوة العدل: فهي في ضبط قوة الغضب، وقوة الشهوة، تحت إشارة الدين والعقل، فالعقل منزلته منزلة الناصح، وقوة العدل هي القدرة، ومنزلتها منزلة المنفذ الممضي لإشارة العقل، والغضب والشهوة، وهما اللذان تنفذ بهما الإشارة، وهما كالكلب والفرس للصياد. فإن حَسُنَ بعض هذه دون بعض، كان كما لو حسن بعض أعضاء الوجه، فلا يطلق اسم

الحسن به إلا إذا حسن الجميع واعتدل، فإذا حسنت واعتدلت انشعب منه جميع الأخلاق.

وأما قوة الغضب: فيعبر عن اعتدالها بالشجاعة، والله تعالى يحب الشجاعة. وإن مالت إلى طرف الزيادة سميت تَهوّراً، وإن مالت إلى النقصان تسمّى جبناً. ويتشعب من اعتدالها، خلق الكرم، والنجدة، والشهامة، والحِلْم، والثبات وكظم الغيظ، والوقار، والتُؤدَة.

وأما إفراطها فيحصل منه خلق التهبور والصّلَف، والبـذخ، والاستشاطة، والكِبْر، والعُجْب.

وأما تفريطها فيحصل منه الجبن والمهانة والذلة والخساسة، وعدم الغيرة، وضعف الحمية على الأهل وصِغَرُ النفس.

وأما الشهوة: فيعبر عن اعتدالها بالعفة، وعن إفراطها بالشَّره، وعن تفريطها وضعفها بالخمود، فيصدر من العفة السخاء والحياء والصبر والسماحة، والقناعة، والورع، والمساعدة، والظرف، وقلة الطمع، ويصدر عن إفراطها الحرص والشره والوقاحة والتبذير والتقتير والرياء، والهتكة (۱)، والمجانة (۲) والملق (۲)، والحسد، والشماتة، والتذلل للأغنياء، واستحقار الفقراء، وغير ذلك.

وأما قوة العقل: فيصدر من اعتدالها حسن التدبير وجودة الذهن وثقابة الرأي وإصابة الظن والتفطن لدقائق الأعمال وخفايا آفات النفس. وأما إفراطها فيحصل منه الجربزة (٤) والدهاء والمكر والخداع. ويحصل من تفريطها وضعفها البله والحمق والغمارة (٥) والبلادة والانخداع.

<sup>(</sup>١) الهتكة: الفضيحة.

<sup>(</sup>٢) قلة الحياء: أو خلط الجد بالهزل.

<sup>(</sup>٣) الدعاء والتضرع، والمقصود هنا سؤال الخلق بذلّ.

<sup>(</sup>٤) الجربزة: الخبث.

<sup>(</sup>٥) الغَمْرُ: جمع غمور وأغمار: رجل لم يجرَّب الأمور.

فهذه هي روابط الأخلاق. وإنما معنى حسن الخلق في الجميع وسط بين الإفراط والتفريط، فخير الأمور أوسطها. وكلا طرفي قصد الأمور ذميم، ولذلك قال عزَّ وجلّ : ﴿ وَلَا بَعْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةٌ إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهُ كَلَّ ذَميم، ولذلك قال عزَّ وجلّ : ﴿ وَلَا بَعْلَى : ﴿ وَالَذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا الْبَسْطِ ﴾ [الإسراء: ٢٩]، وقال تعالى : ﴿ وَالَذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا الْفِرقان : ٢٧]، وقال تعالى : ﴿ أَشِذَاهُ عَلَى النَّكُمَّارِ رُحَمَاةٌ يَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح : ٢٩]. ومهما مال واحد من هذه الجملة إلى الإفراط والتفريط فبَعْدُ لم يكمل حسن الخلق.

# [طريق إصلاح الأخلاق المجاهدة والرياضة]

طريق إصلاح هذه الأخلاق كلها المجاهدة والرياضة.

ومعنى المجاهدة: أن يكلّف الصفة المفرطة الغالبة خلاف مقتضاها فتعمل بنقيض مُوجبها.

فإن غلبَ البخلُ فلا تزال تتكلف البذل بالجهد، وتداوم عليه مرة بعد أخرى، حتى يسهلَ عليكَ البذلُ في محله.

فإن غلب التبذير فلا تزال تتكلف الإمساك حتى يصيرَ عادةً، فيسهل عليك الإمساك في محله. وكذلك في خُلُق الكِبْر وسائر الأخلاق، وقد ذكرناه في كتاب رياضة النفوس على التفصيل(في الإحياء).

وينبغي أن تعلم أن من يبذلُ تكلّفاً فليس بسخي، وأن من يبواضح تكلفاً فهو ثقيل على نفسه، وهو عاطل عن خلق التواضع، بل الخُلُق: عبارة عن هيئة للنفس يصدر عنها الفعل بسهولة من غير روية وتكلف. لكن التكلف هو طريق تحصيل الخلق، فإنه لا يزال يتكلف أوّلاً حتى يصير ذلك طبعاً وعادة.

فيفهم من هذا أن البخيلَ قد يَبذل، وأن السخيّ قد يُمسك. فلا تنظر إلى الفعل بل الهيئة الراسخة التي تصدر منها الأفعال بيُسْرٍ من غيسر تكلف.

واعلم أن تفاوت الناس في الحسن الباطن كتفاوتهم في الحسن الظاهر، ولن يسلم الحسن المطلق إلا على الندور، وإنما سلم ذلك لرسول الله على حتى أثنى الله سبحانه عليه فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

وليست النجاة موقوفة على الكمال البالغ، لكن على أن يكون الميل إلى الحسن أكثر. فإن القبيح المطلق في الظاهر ممقوت، والحسن المطلق معشوق، وما بينهما درجات. فالقريب من الحسن المطلق أسعد في الدنيا من القريب إلى القبيح المطلق، وكذلك تتفاوت سعادة الآخرة بحسب تفاوت حسن الصورة الباطنة.

### [قد تظن بنفسك حسن الخلق!!]

اعلم أنك قد تظن بنفسك حسن الخلق، وأنت عاطل عنه، فإياك أن تغتر، وينبغي أن تُحكِّم فيه غيرك، فتسأل عنه صديقاً بصيراً لا يُداهنك.

وبالجملة إذا نسبك غيرُك إلى سوءِ الخُلُق، أوشك أن تكون كذلك. لأنَّ أكثر الأخلاق يتعلّق بالغير، فينبغي أن تظهر لهم.

ومن مواقع الغرور فيه مثلاً أن تغضب فتظنَّ أنك تغضبُ لله تعالى، وتظهر العبادة، وتظن أنك تظهر للاقتداء، أو تكُفَّ عن الأكل أو طلب الدنيا أو تكفّ الغيظ. وإنما يهون عليك ذلك أن تُعرَف به، فيكون الرياء الباعث على الجميع. وكذلك يكثر مواقع الغرور فيه على ما ذكرناه في كتاب الغرور. فإن هذا الكتاب لا يحتمل استقصاءه.

### تفقد الأخلاق المذمومة في قلبك

ينبغي أن تتفقد هذه الأخلاق في قلبك، وتبدأ بالأهم فالأهم، فتُقْبِل على أغلب هذه الصفات، فتكسرُها على التدريج.

وأظن أن الأغلب عليك حبّ الدنيا وسائر المعاصي والأخلاق

المذمومة تتبعها. ولا يمكنك الخلاص من حب الدنيا إلا بأن تطلب خلوة خالية، وتتفكر في سبب إقبالك على الدنيا، وإعراضك عن الآخرة، فلا تجد له سبباً إلا محض الجهل والغفلة، فإنَّ أقصى عمرك في الدنيا مئة سنة فهب أن مملكة وجه الأرض تسلم لك من المشرق إلى المغرب في مئة سنة ، أليس يفوتك بها المملكة في مدة لا آخر لها وهي مملكة الآخرة؟ فإن كان لا يدخلُ في خيالك طول الأبد، فقدر الدنيا كلها مملوءة ذُرةً، فقدر طائراً يأخذ في كلّ ألف ألف سنة حبة واحدة فتفنى الذُرة ولم ينقص من الأبدشيء، لأن الباقى أيضاً لا نهاية له كما كان قبل ذلك .

وأنت ترى نفسك ترضى بتعب الأسفار، إمّا في تجارة أو طلب رئاسة . وهذا التعب الناجز لأجل شيء موهوم ربما يدركك الموت قبله، وربما لا يصفو لك إن ظفرت به، وإنما ترضى بذلك لأنك تستحقر التعب سنة مثلاً بالإضافة إلى بقية العمر، وجملة عمرك بالإضافة إلى الأبد أقل من سنة بالإضافة إلى عمرك، بل لا إضافة بينهما، فتفكر فيه لينكشف لك جهلك على القرب.

ولعلك تقول إنما أفعل ذلك على توقع العفو، فإن الله تعالى كريم رحيم. فأقول: ولم لا تترك الحراثة والتجارة وطلب المال على توقع العثور على كنز في خراب، فإن الله كريم لا ينقص من ملكه شيء لو عرفك في منامك كنزاً من الكنوز حتى تأخذه؟

فإن قلت: ذلك نادر وإن كان داخلاً في قدرة الله تعالى، فاعلم، أن توقع العقو مع خراب الأعمال والأخلاق كتوقع كنز في خراب بل أبعد منه وأندر. وقد نبهك الله تعالى عليه، وقال: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ وأندر. وقد نبهك الله تعالى عليه، وقال: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ [النجم: ٣٩]، وقال الله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِلُواْ الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي اللَّرْضِ ﴾ [سورة ص: ٢٨]. ورغبك عن طلب المال(١) فقال الله تعالى: ﴿ في وَمَا مِن دَابَةِ فِي اللَّرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٢].

# [لو كنتُ من أرباب البصائر!!]

لعلك تقول عواقب أمور الدنيا قد انكشف لي بالعيان، واطمأن قلبي إليها، وأما أمر الآخرة فلم أشاهده، ولست أجد التصديق الحقيقي في قلبي، فلذلك فَتَرَتُ رغبتي في ترك الدنيا نقداً بما هو موعود نسيئة، ولست أثق به.

فأقول: لو كنتَ من أرباب البصائر لا نكشف لك أمر الآخرة صريحاً كما انكشف أمر الدنيا. وإذا لم تكن من أهله فتفكر في أقاويل أرباب البصائر، فإنَّ الناس في أمر الآخرة أربعة أصناف:

١ ـ صنف أثبتوا الجنّة والنار كما ورد به القرآن، وقد سمعوا أنواع نعيمها وأنكال جحيمها.

٢ ـ وصنف ثانِ لم يثبتوا اللَّذات والآلام الحسية بل أثبتوهما على سبيل التخييل، كما في المنام، حتى يكون كل واحد في جنة أو نار يراها وحده، وزعموا أن تأثير ذلك فيه كتأثير الحقيقة، لأن تألم النائم كتألم اليقظان، وإنما يخلص عنه بالتنبه، وذلك في الآخرة دائم لا انقطاع له (١١).

٣ ـ وصنف ثالث أثبتوا آلاماً عقلية ولذات عقلية، وزعموا أن ذلك أعظم من الحسية، ومثلوا ذلك باستشعار لذة الملك، واستشعار زوالها. فإن زوال الملك يورث آلاماً كثيرة بدنية على ما يظفر به عدوه ويأخذ مملكته ويستسخره مع أن ظفر العدو لا يؤلم البدن.

وهـؤلاء هم أصناف النظّار، أعني الأصناف الثلاثة، وفيهم الأنبياء

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: وأما رغبتك في طلب الدنيا فقال الله تعالى. . . . .

<sup>(</sup>۱) عدم إثبات اللذائذ الحسية والآلام الحسية ضلال وكفر، لأنه تكذيب لما جاء عن الله تعالى في كتبه التي أنزلها على رسله وتكذيب للرسل عليهم الصلاة والسلام.

والأولياء (١) والحكماء، وكلّهم اتفقوا على إثبات سعادة مؤبدة وشقاوة مؤبدة. فإن السعادة لا تنال إلا بترك الدنيا والإقبال على الله عزّ وجلّ، ولو مرضت ولم تكن من أهل البصيرة في طب، ورأيت أفاضل الأطباء قد اتفقوا على شيء لم تتوقف في اتباعهم، لثلا تهلك في المرض.

٤ ـ وصنف رابع ليسوا من النظّار في الأمور الإلنهية، بل من الأطباء والمنجمين اقتصر نظرهم على الطبائع الأربع ومزاجها، ورأوا قِوام الروح موقوفاً عليها ولم يتفطئوا لحقيقة الرّوح الإلنهيَّ الحقيقي الذي هو العارف بالله تعالى، بل لم يدركوا إلا الروح الجسماني الذي هو بخارٌ لطيفٌ أنضجته حرارة القلب، ينتشر في العروق الضوارب إلى جميع البدن فيقوم به الحس والحركة، وهي الروح التي توجد للبهائم أيضاً.

فأما الروح الخاص الإنساني المنسوب إلى الله سبحانه، حيث قال: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ [سورة ص ٢٧]. فلم يتفطنوا لها فظنوا أن الموت عدم، وأنه يرجع إلى فساد المزاج، وأنت في حق هؤلاء بين أمرين: إما أن تجوّز غَلَطهم، أو تعلم قطعاً صحة قولهم، فإن جَوَّزت خطأهم لزمك الإعراض عن الدنيا بمجرد الاحتمال، فإنك لو كنت صادق الجوع، وظفرت بطعام، وهممت بأكله، فأخبرك صبي أن فيه سماً، وأن حية ولغت فيه. قاسيت الجوع وتركت الأكل، لأنك تقول: إن كان كاذباً ليس تفوتني إلا لذة الأكل، وإن كان صادقاً ففيه الهلاك، وبمثل هذا الاحتمال لا يمكن الهجوم عليه، فليت شعري مع احتمال الخلود في النار كيف يستجرئ الماقل الهجوم عليه، فكيف لا يكون كاليقين التام في الحذر منه، حتى تنبه الشاعر عليه مع ركاكة عقله فقال:

زَحَمَ المُنَجِّمُ والطَّبِيْبُ كِللهُمَا لا تُحْشَرُ الأَمْوَاتُ قلتُ إِلَيْكُمَا

فإن قُلتَ<sup>(۱)</sup>: إني أعلم ضرورة صدق هؤلاء، فإن الموت عدم وأنه لا عقاب ولا ثواب، فإن الأنبياء والأولياء مغرورون أو ملبسون، وإنما الذي انكشفت له حقيقة الحق هو هذا الطبيب الجاهل، وزعمت أني أعلم ذلك كما أعلم أن الاثنين أكثر من الواحد حتى لا يخالجني فيه ريب، فيدل هذا على فساد المزاج وركاكة العقل والبعد عن قبول العلاج. ولكن مع هذا يقال لك: إن كنت تطلب الراحة في الدنيا فقد يتقاضاك عقلك أيضاً مجاهدة الشهوات وكسرها، فإن الراحة في الحرية، والخلاص من أسر الشهوات لا في اتباعها، فإنها إذا سلطت على النفس فهي آلام ناجزة تحمل النفس على احتمال كل ذلّ ومشقة، وما المستريح في الدنيا إلا تاركها والزاهد فيها، وأما طالبها فلا يزال منها في عناء.

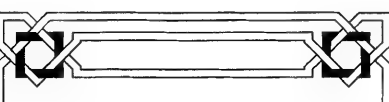
فالمعطل (٢) أيضاً - إن عقل قليلاً - ترك الدنيا لكثرة عنائها، وسرعة فنائها، وخسة شركائها. فإن لم تكن في أمر الآخرة على تخمين، ولا من مشاهدة آفات الدنيا على يقين، فما أنت إلا من الحمقى المغرورين، ولتعلمُنَّ نبأه بعد حين، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ يَأْكُونُ وَيَتَمَتَّعُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيَتَمَتَّعُوا .

\* \* \*

الأنبياء والأولياء صنف واحد هو الصنف الأول، أما الصنف الثاني والثالث فهم الفلاسفة الذين سماهم الإمام (الحكماء) وهم بإنكارهم لما جاء في كتاب الله وتواتر من أقوال رسوله ﷺ ليسوا بحكماء.

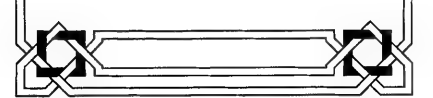
الإمام أمامه منكراً للآخرة ومع ذلك يحاول إقناعه بالزهد.

<sup>(</sup>٢) المعطل: يقصد به الغزالي هنا الملحد.



# القِسَ مُ الرَّابِعُ في الأخسلاق لمجمودة

- الأصل الأول: في التوبة.
- الأصل الثاني: في الحوف.
- ♦ الأصل الثالث : في الزهد.
- الأصل الرابع: في الصير.
- الأصل الخامس: في الشكر.
- ♦ الأصل السادس: في الإخلاص والصدق.
  - الأصل السابع: في التوكل.
  - الأصل الثامن: في المحبة.
- الأصل التاسع: في الرضاء بالقضاء.
- الأصل العاشر: في ذكر الموت وحقيقته.



# وهي أيضاً عشرة أصول:

# الأصل الأول: في التوبة

فإنها مبدأ طريق السالكين، ومفتاح سعادة المريدين. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ اَلتَّوَيِنَ وَيُحِبُ اَلْمَتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وقال الله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا ﴾ [النور: ٣١]، وقال النبي عليه السلام: «التائبُ حبيبُ الله، والتائبُ من الذنبِ كمن لا ذنبَ له (١٠).

وقال عليه الصلاة والسلام: «لَلَهُ أفرحُ بتوبةِ عبدِه المؤمن من رجلٍ نزلَ في أرضِ فلاةٍ دَوِيَةٍ (٢) مُهلكةٍ، معه راحلتُهُ، عليها طعامُه وشرابُه، فوضعَ رأسه فنام نومةً، فاستيقظَ وقد ذهبت راحلتُه فانفلتَتْ، فطلبها حتى اشتد عليه الجوعُ والعطشُ أو ما شاء الله عزَّ وجلّ. قال: أرجع إلى مكاني الذي كنت فيه فأنامُ حتى أموت، فوضعَ رأسَهُ على ساعدِه ليموت، فاستيقظ فإذا راحلتُه عنده، وعليها زادُه وشرابُه، فاللهُ أشدُّ فرحاً بتوبة عبدِه المؤمنِ من هذا براحلتِه وزادِه (٣).

#### [حقيقة التوبة]

حقيقة التوبة: الرجوع إلى الله تعالى عن طريق البعد إلى طريق القرب، ولكن لها ركنٌ ومبدأٌ، وكمال.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه بلفظ: «التاثب من الذنب كمن لاذنب له».

<sup>(</sup>٢) كثرت أدواؤها وآفاتها.

 <sup>(</sup>٣) متفق عليه، واللفظ لمسلم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

أما مبدؤها فهو: الإيمان، ومعناه سطوع نور المعرفة على القلب حتى يتضح فيه أن الذنوب سموم مهلكة، فيشتعل منه نار الخوف والندم وينبعث من هذه النار صدق الرغبة في التلافي والحذر. أما في الحال فبترك الذنوب، وأما في الاستقبال فبالعزم على الترك، وأما في الماضي فبالتلافي على حسب الإمكان، وبذلك يحصل الكمال.

# [التوبة واجبة على كل أحد]

إذا عرفت حقيقة التوبة انكشف لك أنها واجبة على كل أحد، وفي كل حال. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَتُونُونَ ۚ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيمًا ٱللَّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [النور: ٣١]، فخاطب الجميع مطلقاً.

أما وجوبها فلأنَّ معناها معرفة كون الذنوب سموماً مهلكة، والانبعاث لتركها، وهو جزء من الإيمان، أعني هذه المعرفة، فكيف لا تجب؟.

وأما وجوبها على كل واحد فهو أن الإنسان مركب من صفات بهيمية وسبعية وشيطانية وربوبية، حتى يصدر من البهيمية الشهوة والشره والفجور، ومن السبعية الغضب والحسد والعداوة والبغضاء، ومن الشيطانية المكر والحيلة والخداع، ومن الربوبية الكبر والعز وحب المدح والاستيلاء.

وأصول هذه الأخلاق هذه الأربع، قد عجنت في طينة الإنسان عجناً محكماً لا يكاد يتخلص منها، وإنما ينجو من ظلماتها بنور الإيمان المستفاد من العقل والشرع.

فأول ما يُخلقُ في الآدمي البهيمية فيغلب عليه الشرة والشهوة في الصبا.

ثم يُخلق فيه السَّبُعية فيغلب عليه المعاداة والمنافسة .

ثم يظهر فيه بعد ذلك صفات الربوبية، وهو الكِبْرُ والاستيلاء وطلب العلو.

ثم بعد ذلك يخلق العقل الذي يظهر فيه نور الإيمان وهو من حزب الله وجنود الملائكة. وتلك الصفات من جنود الشيطان. وجنود العقل يكمل عند الأربعين، ويبدو أصله عند البلوغ، وأما سائر جنود الشيطان يكون قد سبق إلى القلب قبل البلوغ، واستولى عليه وألفّته النفس، واسترسلت في الشهوات متابعة لها، إلى أن يرد نور العقل فيقوم القتال والتطارد بينهما في معركة القلب، فإن ضعف جند العقل ونور الإيمان لم يقو على إزعاج جنود الشيطان فتبقى جنود الشيطان مستقرة آخراً كما سبق إلى النزول أولاً، وقد سلم للشيطان مملكة القلب، وهذا القتال ضروري في فطرة الآدمي، إذ لا يتسع له خلقة الولد لما لا يتسع له خلقة الأب، وإنما حكى لك حال آدم صلوات الله عليه لتتنبّه به أن ذلك كان مكتوباً عليه، وهو مكتوب على جميع أولاده في القضاء الأزلي الذي لا يقبل التبديل، فإذا لا يستغني أحد عن التوبة.

### [الإنسان لا يخلو عن ذنب]

وأما وجوبها في كل حال ، فلأن الإنسان لا يخلو في جميع أحواله عن ذنب في جوارحه أو في قلبه ، ولا يخلو عن خلق من الأخلاق الذميمة مما يجب تزكية القلب عنه ، فإنه مُبُعِدٌ عن الله والاشتغال بإماطته توبة ، لأنه رجوع عن طريق البعد إلى طريق القرب ، فإن خلا عن جميع ذلك فلا يخلو عن غفلة عن الله ، وذلك أيضاً طريق البعد . ويلزمه الرجوع عنه بالذكر ، ولذلك قال الله تعالى : ﴿ وَأَذَكُر رَبّكَ إِذَا نَسِيتٌ ﴾ [كهف : ٢٤] وإن كان حاضراً على الدوام ، وأنى يتصور ذلك فلا يخلو عن ملازمة مقام نازل عن

[علاج التوبة]

علاج التوبة حل عقدة الإصرار، فإنه لا مانع منها سوى الإصرار. ولا حامل عليه سوى الغفلة والشهوة. وذلك مرض في القلب، وعلاجه كعلاج أمراض البدن، لكن هذا المرض أكبر من مرض الأبدان لثلاثة أسباب:

أحدها: أنه من مرض لا يعرف صاحبه أنه مريض، وهو كبَرُصِ على وجه من لا مرآة له، فإنه لا يعالجه لأنه لا يعرفه، ولو أخبره غيره ربما لم

الثاني: أن عاقبة هذا المرض لم يشاهدها الإنسان ولم يجربها، فلذلك تراه يتكل على عفو الله ، ويجتهد في علاج مرض البدن غاية الجهد.

الثالث: وهو الداء العضال فَقَدُ فَقِدَ الأطباء، فإن الطبيب هو العالم العامل، وقد مرض العلماء في هذه الأعصار مرضاً عسر عليهم علاج أنفسهم، لأن الداء المهلك هو حب الدنيا، وقد غلب ذلك على العلماء(١٠)، واضطروا إلى الكف عن تحذير الخلق من الدنيا كيلا تنكشف فضيحتهم، فافتضحوا لما اصطلحوا على الإقبال على الدنيا والتجاذب لها والتكالب عليها، فبهذا السبب عم الداء وانقطع الدواء، واشتغل الأطباء بفنون الإغواء، فليتهم إذا لم يُصلحوا لم يُفسدوا، وليتهم سكتوا وما نطقوا، بل صار كل واحد كأنه صخرة في فم الوادي، لا هي تشرب ولا تترك الماء ليشربه غيرها.

وجملة القول: في علاجه أن تنظر في سبب الإصرار، وهو يرجع إلى خمسة أبواب:

أولها: أن العقاب الموعود ليس بنقد، والطبع يستهين بما لا يوجد

(١) ولذلك قال الإمام الغزالي في الإحياء:

ما يصليحُ المليحَ إذا المليع فسيدُ يا معشر القراء يا ملع البلث المقامات الرفيعة وراءه، وعليه أن يترقى منه إلى ما فوقه، ومهما ترقى منه استغفر عن مقامه الذي خلَّفه، لأنه تقصير بالإضافة إلى ما أدركه، وذلك لا نهاية له، فلذلك قال عليه السلام: ﴿وإنَّه ليغانُ على قلبي حتَّى أُستغفرَ اللهَ تعالى في اليوم والليلةِ سبعينَ مرّةً "(١). كل ذلك كان توبة منه، إلا أن توبة العوام عن الذَّنوب الظاهرة، وتوبة الصالحين عن الأخلاق الذميمة الباطنة، وتوبة المتقين عن مواقع الريبة، وتوبة المحبين عن الغفلة المُنْسِيةِ للذكر، وتوبة العارفين عن الوقوف على مقام يُتصور أن يكون وراءه مقام. والمقامات في القرب من الله لا نهاية لها، فتوبة العارف لا نهاية لها أيضاً.

# [قبول التوبة]

التوبة إذا اجتمعت شرائطها، فهي مقبولة لا محالة، ولا يخفي عليك ذلك إن فهمت معنى القبول. فمعنى القبول: أن يحصل في قلبك استعداد القبول لتجلى أنوار المعرفة في القلب، وإنما قلبك كالمرأة يحجبه عن التجلي كدورات الشهوة والرغبة فيها، ويرتفع من كل ذنب ظلمة إليه، ومن كل حسنة نور إليه، فالحسنات تصقل النفس، ولذلك قال النبي ﷺ: ﴿أَتَّبِعُ السيئة الحسنة تَمْخُها»(٢).

ونسبة التوبة إلى القلب نسبة الصابون إلى الثوب، ولابدُّ أن يزول منه الوسخ إذا استعمل فيه على وجهه. ومن تاب فإنما يشك في قبول التوبة لأنه ليس يستيقن تمام شروطها، كما أن من شرب المسهل لا يستيقن حصول الإسهال به، لأنه لا يدري وجود تمام الشرائط في أدويتها، ولو تصور أن يعلم ذلك، لتصور أن يعلم القبول في حق الشخص المعين، ولكن هذا الشك في الأعيان لا يشككنا في أن التوبة في نفسها بطريق القبول لا محالة .

<sup>(</sup>١) الحديث متفق عليه، قال في التعريفات: الغَيْنُ: هو الصدأ، فإن الصدأ حجاب رقيق يزول بالتصفية ونور التجلي لبقاء الإيمان معه.

 <sup>(</sup>٢) آخرجه الترمذي بزيادة أوله وآخره وقال: حسن صحيح. وأخرجه البيهقي في الشعب

ہے ، دی

محققاً في الحال. وعلاجه أن تتفكر لتعلم أن كل ما هو آت قريب، وأن البعيد ما ليس بآت، وأن الموت أقرب إلى كل أحد من شراك نعله، فما يدريه لعله في آخر آيامه، أو في آخر سنة من عمره، ثم يتفكر أنه كيف يتعب في الأسفار فيركب الأخطار خوفاً من الفقر في الاستقبال.

الثاني: أن اللذات والشهوات أخذت بمخنقه في الحال، فليس يقدر على قلعها، وعلاجه أن يتفكر أنه لو ذكر له طبيب نصراني بأن شرب الماء البارد يضره ويسوقه إلى الموت، وهو ألذ الأشياء عنده، كيف يتركه؛ فليعلم أن الله تعالى ورسوله على أصدق من الطبيب النصراني، والخلود في النار أشد من الموت بالمرض، وليقرر على نفسه أنه إذا كان يشق عليه ترك اللذات أياماً قلائل، فكيف لا يشق عليه ملابسة النار والحرمان عن الفردوس ونعيمه أبد الدهر؟.

الثالث: أنه يسوّف بالتوبة يوماً فيوماً، وعلاجه أن يتفكر ويعلم أن بناء خطر السعادة والشقاوة على ما ليس إليه سبيل جهل، فمن أين يعلم أنه يبقى إلى أن يتوب، وإنَّ أكثر صياح أهل النار من التسويف، لأنهم سوَّفوا حتى فاجأهم مرض ساقهم إلى الموت، كيف، وإنما يسوّف لأنه يعجز عن قمع الشهوات في الحال، فإن كان ينتظر يوماً يسهل فيه قمع الشهوات، فهذا يوم لم يخلق أصلاً، بل مثاله مثال امرئ يريد أن يقلع شجرة عجز عنها لضعفه وقوة رسوخ الشجرة، فيؤخر إلى السنة القابلة وهو يعلم أن الشجرة تزداد كل يوم رسوخا، وقوته تزداد كل يوم قصوراً ونقصاناً، وذلك غاية الجهل.

الرابع: أن يَعِدَ نفسه بالكرم والعفو، وذلك غاية الحمق [أوردها الشيطان في معرض الدين](١)، قال النبي ﷺ: «الكَيْس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والأحمق من أتبع نفسه هو اها و تمنى على الله تعالى»(٢).

الخامس: أن يكون\_ والعياذ بالله \_شاكاً في أمر الآخرة، وقد ذكرنا علاجه في خاتمة الأخلاق الذميمة.

# [التوبة من الذنوب كلها واجبة]

التوبة من الذنوب كلها مهمة واجبة، وعن الكبائر أهم، والإصرار على الصغيرة أيضاً كبيرة، فلا صغيرة مع إصرار، ولا كبيرة مع رجوع واستغفار.

ونواتر الصغائر عظيم التأثير في تسويد القلب، وهو كتواتر قطرات الماء على الحجر، فإنه يحدث فيه حفرة لا محالة، مع لين الماء وصلابة الحجر.

# وتعظم الصغيرة بأسباب:

أحدها: أن يستصغرها العبد ويستهين بها، فلا يغتم بسببها، قال بعضهم: الذنب الذي لا يغفر قول العبد: «ليت كل شيء عملته مثل هذا».

الثاني: السرور بها والتبجح بسببها واعتقاد التمكن منها نعمة، حتى إن المذنب ليفخر فيقول: ما رأيتني كيف شتمته، وكيف مزقت عرضه، وكيف خدعته في المعاملة؟ وذلك عظيم التأثير في تسويد القلب.

الثالث: أن يتهاون بستر الله عليه، ويظن أن ذلك لكرامته عند الله تعالى، ولا يدري أنه ممقوت، وقد أُمهل ليزداد إثماً فيكون في الدرك الأسفل من النار.

الرابع: أن يجاهر بالذنب ويظهره، أو يذكره بعد فعله، وفي الخبر: «كل الناس معافي إلا المجاهرين»(١).

الخامس: أن تصدر الصغيرة عن عالم يُقتدى به، فذلك عظيم،

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: أبرزه الشيطان في معرض الدين، قال رسول الله . . . ١٠.

 <sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه والحاكم في المستدرك بلفظ: «العاجز». قال الترمذي: حديث حسن.

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث أبي هريرة بلفظ اكل أمتي . . ٩ .

# الأصل الثاني: في الخوف

وقد جمع الله تعالى للخائفين الهدى والرحمة والعلم والرضوان، وناهيك بذلك فضلاً، فقال تعالى: ﴿ هُدُى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٤]، وقال: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰوَأَ ﴾ [فاطر: ٢٨] وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰوَأَ ﴾ [البينة: ٨].

وقال ﷺ: "رأسُ الحكمة مخافة الله"(١)، وقال عليه السلام: "من خافَ الله تعالى خوَفه الله منْ كلَّ شيء الله تعالى خوَفه الله منْ كلَّ شيء الله عليه السلام: "قال الله تعالى: وعزتي وجلالي لا أجمع على عبدي خوفين، ولا أجمع له أمنين، فإذا أمنني في الدنيا أخفتُه يوم القيامة، وإذا خافني في الدنيا أمّنته يوم القيامة (٣).

# [حقيقة الخوف من الله تعالى]

اعلم أنَّ حقيقة الخوف هو: تألّم القلب واحتراقُه بسبب توقع مكروه في الاستقبال. وقد يكونُ ذلك الخوف من جريان ذنوب، وقد يكون الخوف من الله تعالى بمعرفة صفاته التي تُوجِبُ الخوف لا محالة، وهذا أكمل وأتم، لأن مَن عرف الله خافه بالضرورة، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَنَوْأَ ﴾ [فاطر: ٢٨]. وقد أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: ﴿ خَفْنِي كما تخافُ السبع الضَّارِي، ولذلك قال النبيُّ ﷺ: داود عليه السلام: ﴿ أَنَا أَخُوفُكُم لله تعالى اللهِ أَنَا أَخُوفُكُم لله تعالى اللهِ أَنَا أَخُوفُكُم لله تعالى اللهُ .

(١) رواه أبو بكر بن لال في مكارم الأخلاق والبيهقي في الشعب وضعفه.

(٢) رواه أبو الشيخ ابن حبان في كتاب الثواب بسند ضعيف جداً.

(٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه والبيهقي في الشعب وابن المبارك في الزهد.

 أخرجه البخاري عن أنس بلفظ: (والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له) وللشيخين عن عائشة (والله إني لأعلمُهم بالله وأشدَّهم له خشية). لأنه يبقى بعد موته. فطوبى لمن مات وماتت معه ذنوبه. «ومن سنَّ سُنَةً سيئةً فعليه وِزْرُها ووِزْرُ من عَمِلَ بها إلى يوم القيامة»(١). ورُويَ أن بعض علماء بني إسرائيل تاب عن ذنوبه وبدعته، فأوحى الله إلى نبي زمانه أن ذنبك لو كان فيما بيني وبينك لغفرته لك، ولكن كيف بمن أضللت من عبادي فأدخلتهم النار.

وعلى الجملة، فلا باعث على التوبة إلا الخوف الصادر عن البصيرة والمعرفة، فلنذكر فضيلة الخوف.

李 华 华

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث شريف رواه مسلم.

واعلم أن الواقع في مخالبِ السبع إنما لا يخافه إذا لم يعرف السّبع، فإنّ من علم أنّ من صفة السبع أنه يُهلكه ولا يبالي، فإن تركه لم يكن لرقته عليه وشفقته، فإنّه أحقر عنده من أن يشفق عليه، فلا بد من أن يخاف، ولله الممثلُ الأعلى وهو العزيز الحكيم. ولكن من عُرِفَ أنه لو أهلك الأولين والآخرين لم ينقص شيء من ملكه ﴿ قُلْ فَكَن يَمّ اللهِ شَيّهًا إِنّ أَرَادَ أَن يُهّ اللهُ سَيّمًا أَن يُهّ اللهُ سَيّمًا أَن يُها اللهُ وأفضلها.

### [علاج الخوف وتحصيله]

علاج الخوف وتحصيله على رتبتين:

إحداهما: معرفة الله تعالى، فإنها توجب الخوف بالضرورة. فإن الواقع في مخالب السبع لا يحتاج إلى علاج ليخاف إن كان يعرف السبع، ومن عرف جلال الله تعالى واستغناءه وأنه خلق الجنة وخلق لها أهلاً، وخلق النار وخلق لها أهلاً، وأنه تمت كلمته بالسعادة والشقاوة في حق كل أحد صدقاً وعدلاً، وأن ذلك لا يُتصوّر تغييره ولا يصرفه عن تنفيذ قضائه الأزلي صارف، وهو(١) لا يدري ما الذي سبق به القضاء في حقه، ولا يدري ما الذي يختم له به، واحتمل عنده أن يكون مقضياً له بشقاوة الأبد، فهذا لا يتصور أن لا يخاف.

وأما من عجز عن حقيقة المعرفة فعلاجه النظر إلى الخائفين، ومشاهدة أحوالهم أو سماع ذلك، فإن أخوف خلق الله الأنبياء، والأولياء، والعلماء، وأهل البصيرة، وأعظم الخلق أمناً الغافلون الأغبياء، الذين لا يمتد نظرهم

Y . .

لا إلى السابقة، ولا إلى الخاتمة، ولا إلى معرفة جلال الله تعالى، وهذا، كما أن الصبي لا يخاف الحية ما لم ينظر إلى أبيه يخافها ويهرب منها، وترتعد فرائصه إذا رآها، فينظر إليه فيقلده، ويستشعر خوفه، وإن لم يعرف بالحقيقة صفة الحية. وقد قال على الماجاءني جبرائيل عليه السلام قط إلا وهو يرتعد فرائصه فرقاً (۱) من الناره (۲). وقيل لما ظهر على إبليس ما ظهر، طفق جبرائيل وميكائيل يبكيان، فأوحى الله سبحانه إليهما: ما لكما تبكيان؟ قالا: يارب ما نأمن مكرك، فقال الله تعالى: هكذا كونا لا تأمنا مكري ﴿ فَلَا يَارَبُ مَا لِلَّهُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَيْسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩].

وقيل: لما خلق الله تعالى النار، طارت أفئدة الملائكة عن أماكنها، فلما خلق بني آدم عادت، وكان أزيز (٣) قلب إبراهيم - عليه السلام - يسمع في الصلاة من مسيرة ميل. وبقي داود - عليه السلام - أربعين يوماً ساجداً لا يرفع رأسه حتى نبت الرعي (٤) من دموعه، وقال أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - لطائر: "ليتني مثلك يا طائر ولم أخلق». وقال أبو ذر - رضي الله عنه -: "وددت لو أني شجرة تعضده (٥)، وقالت عائشة - رضي الله عنها -: "وددت لو أني كنت نسياً منسياً»، وقد حكينا أحوال الخائفين في (كتاب الخوف) في الإحياء، فليتأمل القاصر عن ذروة المعرفة أحوال الأنبياء والأولياء والعارفين، ليعلم أنه أحق بالخوف منهم، وإذا تأمل ذلك بالحقيقة غلبه خوفه.

<sup>(</sup>١) أي العبد.

<sup>(</sup>١) فرق فرقاً من باب تعب خاف. و فَرقاً: خائفاً.

<sup>(</sup>٢) روى أبو الشيخ في كتاب العظمة عن ابن عباس قال: إن جبريل عليه السلام يوم القيامة لقائم بين يدي الجبار تبارك وتعالى ترتعد فرائصه فَرَقاً من عذاب الله وفي سنده راو مجهول.

٣) أزّت القدر: اشتد غليانها.

<sup>(</sup>٤) الرعي بالكسر الكلا جمعه أرعاء.

٥) أي تقطع وعَضَدَه قطعه.

[الخوف سوط يسوق العبد إلى السعادة]

الخوف سوط يسوق العبد إلى السعادة، ولا ينبغي أن يفرط بحيث يورث القنوط، فذلك مذموم، بل إذا غلب ينبغي أن يمزج الرجاء به. نعم، ينبغي أن يغلب الخوف الرجاء مادام العبد مقارناً للذنوب، فأما المطبع المتجرد لله تعالى، فينبغي أن يعتدل خوفه ورجاؤه، مثل عمر ـ رضي الله عنه ـ حيث قال: «لو نودي ليدخلن الجنة جميع الخلق إلا رجل واحد لرجوت أن أكون أنا ذلك الرجل، ولو نودي ليدخلن النار جميع الخلق إلا رجل وجل واحد لخفت أن أكون أنا ذلك الرجل»، وأما إذا قرب الموت فالرجاء وحسن الظن بالله تعالى ينبغي أن يغلبا عليه، قال عليه الله يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بربه "(۱).

والرجاء يخالف التمني، فإن من لا يتعاهد الأرض ولا يبث البذر، ثم ينتظر الزرع، فهو متمنَّ مغرور فليس براج، إنما الراجي من تعهد الأرض وسقاها، وبث البذر وحصَّل كل سبب يتعلق باختياره، ثم بقي يرجو أن يدفع الله الصواعق والقواطع، وأن يمكنه من الحصاد بعد الإنبات، ولذلك قال عزَّ وجلّ: ﴿ إِنَّ النِّيمِ عَامَنُواْ وَالنَّيمِ مَا الْجَرُواْ وَجَنهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَكِيكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيهُ [البقرة: ٢١٨].

وبالجملة، فثمرة الرجاء الترغيب في الطلب وثمرة الخوف الترغيب في الهرب، ومن رجا شيئاً طلبه، ومن خاف شيئاً هرب منه، وأقل درجات الخوف ما يحمل على ترك الذنوب، وعلى الإعراض عن الدنيا، وما لا يحمل على ذلك فهو حديث نفس. وخواطر لا وزن لها، تشبه رقة النساء، ولا ثمرة لها، بل الخوف إذا تم أثمر الزهد في الدنيا، فلنذكر الزهد ومعناه.

\* \*\*

# (١) رواه مسلم عن جابر رضي الله عنه، ورواه أحمد، وأبو داود، وابن ماجه، وفي رواية: "يحسن الظن بالله عزَّ وجلّ».

# الأصل الثالث: في الزهد

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدُنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَنَّمْنَا بِهِ الْزَوْجَا مِنْهُمْ رَهْرَةً لَلْمَيْوَةِ

الدُّنْهَا لِنَفْتِهُمْ فِيهُ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طنه: ١٣١]، وقال: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ
حَرْثَ الْاَنْيَا نُوْقِهِ مِنْهَ وَمِن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي
حَرْثَ الْاَنْيَا نُوْقِهِ مِنْهُ وَمِن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي
الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: ٢٠]. وقال الله تعالى في حق قارون: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي نِينَتِهِ قَالَ اللّهِ يَكِيدُونَ الْحَيْوَةُ اللّهُ فَيَا يَنْكُنَ لَنَا مِثْلَ مَا أَوْفِي وَلَيْكُمُ مُؤَلِّ مُؤْلِثُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ إِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الله

وقال ﷺ: قمن أصبح وهمّه الدنيا شتّت الله عليه أمرّهُ، وفرَّق عليه ضَيْعَتَه، وجعل فَقْرَهُ بين عينيه، ولم يأتِه من الدنيا إلا ماكُتِبَ له، ومن أصبح وهمّهُ الآخرة، جمع الله له همّهُ، وحفظ عليه ضيعته، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة» (١).

ولما سنل ﷺ عن قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُم يَشَرَحُ صَدْرَةُ لِلْإِسْلَاثِ وَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُم يَشَرَحُ صَدْرَةُ ضَيَقًا حَرَجًا ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، وعن معنى الشرح، قال عليه السلام: ﴿إن النور إذا دخلَ القلبَ انشرحَ الصدرُ وانفَسَح، قيل: وهل لذلك من علامة؟ قال: نعم، التجافي عن دار الغُرُور والإنابة إلى دار الخلودِ والاستعداد للموتِ قبل نزوله (٢٠)، وقال عليه السلام: السلام: «اسْتخيُوا من الله حتَّ الحياء قالوا: إنا نستحي. قال عليه السلام: «من البنون ما لا تسكنون، وتجمعون ما لا تأكلون (٢٠)، وقال عليه السلام: «من

 <sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه عن زيد بن ثابت بسند جيد ورواه الترمذي بسند ضعيف من حديث أنس.
 ومعنى الضيعة: العيال أو ما يخشى عليه الضياع.

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن المبارك في الزهد، وعبد الرزاق وابن أبي شيبة والبيهقي، إتحاف: ١١/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي الدنيا والبيهقي بإسناد ضعيف.

زهد في الدنيا أدخل الله الحكمة قلبه وانطلق بها لسانه، وعرّفه داء الدنيا ودواءها وأخرجه منها سالماً إلى دار السلام (())، وقال عليه السلام: «لا يستكمل العبد حقيقة الإيمان حتى يكون أن لا يُعرَف أحب إليه من أن يُعرف، وحتى يكون قلة الشيء أحب إليه من كثرته (()). وقال عليه السلام: «إذا أراد الله بعبد خيراً زهده في الدنيا ورغّبه في الآخرة وبصّره بعيوب نفسه (()). وقال عليه الصلاة والسلام: «ازهد في الدنيا يحبُّك الله تعالى، وازهد فيما في أيدي الناس يحبُّك الناس الأ). وقال عليه السلام: «من أراد

### [حقيقة الزهد في الدنيا]

أَن يُؤْتِيَهُ الله علماً بغيرِ تعلُّم، وهدى بغير هداية، فليزهد في الدنيا" (٥٠٠.

للزهد في الدنيا حقيقة، وأصل، وثمرة.

أما حقيقته فهو: عزوف النفس عن الدنيا وانزواؤها عنها طوعاً مع القدرة عليها.

وأصله: العلم والنور الذي يشرق في القلب حتى ينشرح به الصدر. ويتضح به أن الآخرة خير وأبقى، وأن نسبة الدنيا إلى الآخرة أقل من نسبة خزفة إلى جوهرة.

وثمرته: القناعة من الدنيا بقدر الضرورة، وهو قَدْرُ زادِ الراكب، فالأصل نور المعرفة، فيثمر حال الإنزواء، ويظهر على الجوارح بالكف إلا عن قدر الضرورة في زاد الطريق. والضروري من زاد الطريق، مسكن، وملبس، ومطعم، وأثاث.

أما المطعم: فله طول وعرض، وأما طوله، فبالإضافة إلى الزمان، وأقصر درجاته الاقتصار على دفع الجوع في الحال، فإذا دفعه غدوة لم يدخر شيئاً لعشائه، وأوسطه أن يدخر لشهر إلى أربعين يوماً فقط، وأدناه أن يدخر لسنة، فإن جاوز ذلك خرج عن جميع أبواب الزهد، إلا أن لا يكون له كسب ولا يأخذ من الأيدي، كداود الطائي، فإنه ملك عشرين ديناراً، فأمسكها وقنع بها عشرين سنة، فذلك لا يبطل مقام الزهد ودرجته في الآخرة والا عند من شرط التوكل في الزهد، وأما عرضه فأقله نصف رطل، وأوسطه رطل، وأعلاه مُد(۱)، والزيادة عليه تبطل رتبة الزهد. وأما المجنس، فأقله ما يقوت ولو النخالة، وأوسطه خبز الشعير، وأعلاه خبز البر غير منخول، فإن نخل فهو تنعم لا زهد. فأما الإدام فأقله الخل والبقل والملح، وأوسطه الأدهان، وأعلاه اللحم. وذلك في الأسبوع مرة أو مرتين، فإذا دام لم يكن صاحبه زاهداً. قالت عائشة \_ رضي الله عنها \_: "كان يأتي أربعون ليلة، وما يوقد في بيت رسول الله يَشِيُّ مصباح ولا نار» (٢)، وقيل ما شبع رسول الله يَشِيُّ مصباح ولا نار» (٢)، وقيل ما شبع رسول الله يَشْخ مصباح ولا نار» (٢)، وقيل ما شبع رسول الله يَشْخ مصباح ولا نار» (٢)، وقيل ما شبع رسول الله يَشْخ مصباح ولا نار» (٢)، وقيل ما شبع رسول الله يَشْخ مصباح ولا نار» (٢).

وأما الملبس فأقله ما يستر العورة ويدفع الحر والبرد، وأعلاه قميص وسراويل ومنديل من الجنس الخشن، ويكون بحيث لو غسل ثوبه لم يجد غيره، فإن كان صاحب القميصين لم يكن زاهداً. قال أبو ذر: أخرجت عائشة \_ رضي الله عنها \_كساء ملبداً وإزاراً غليظاً، فقالت: "قبض رسول الله عنه في خميصة (٥) لها عَلَم، فلما سلم قال: "شغلني النظر إلى هذه، اذهبوا بها إلى أبي جهم. . . "الحديث (٢).

١) رواه ابن أبي الدنيا من حديث صفوان مرسلاً. ورواه ابن عدي وقال: حديث منكر.

٢) رواه الديلمي في مسئد الفردوس. وهو حديث معضل.

٢) رواه الديلمي في مسند الفردوس بإسناد ضعيف .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه والطبراني والحاكم (قال الإمام النووي: حديث حسن رواه ابن ماجه وغيره بأسانيد حسنة).

<sup>(</sup>٥) قَالَ الْعُرَاقِي: لم أجد له أصلاً. قال الزبيدي: بل له أصل رواه أبو نُعيم في الحلية من حديث علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: من زهد في الدنيا علمه الله تعالى بلا تعلم، وهداه بلا هداية، وجعله بصيراً. . ، ، إنحاف السادة المتقين: ١١ / ١٥٤.

<sup>(</sup>١) المد: عند الحنفية ٢٣٢ ، ١ ل. وعند الثلاثة= ٦٨٧ ، ٠ ل.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه عن عائشة .

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم. والحديث المتفق عليه: (ما شيع آل محمد منذ قدم المدينة ثلاثة ليال تباعاً حتى قبض».

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) الخميصة هي ثوب من خز أو صوف معلم.

<sup>(</sup>٦) متفق عليه.

وكان شراك نعله قد أخلق فأبدل بسير جديد، فلما سلم عن صلاته، قال «أعيدوا الشراك الخَلِق، فإني نظرت إليه في الصلاق ((). وكان عليه السلام قد احتذى نعلين جديدين، فأعجبه حسنهما فخر ساجداً، فقال عليه السلام: «أعجبني حسنهما، فتواضعت لربي خشية أن يمقتني، ثم خرج بهما فدفعهما إلى أول مسكين رآه (()).

وقد عُدّ على قميص عمر \_ رضي الله عنه \_ اثنتا عشرة رقعة بعضها من أدم . واشترى على \_ رضوان الله عليه \_ في خلافته ثوباً بثلاثة دراهم ، وقطع كميه من الرسغين ، وقال : الحمد لله الذي هذا من رياشه ، وقال بعضهم : قوّمت ثوب سفيان ونعله بدرهم ودانقين . وقال علي \_ رضوان الله عليه \_ : إن الله عزّ وجلّ أخذ على أثمة الهدى أن يكونوا في مثل أدنى أحوال الناس ، ليقتدي بهم الغني و لا يزري بالفقير فقره .

وأما المسكن فأدناه أن تقنع بزاوية في مسجد أو رباط. كأهل الصَّفة وأعلاه أن يطلب لنفسه موضعاً خاصاً، وهي حجرة، إما بشراء أو إجارة، بشرط أن لا يزيد سعته على قدر الحاجة، ولا يُرفع بناؤه، ولا يهتم بتجصيصه، وفي الأثر أن من يرفع بناءه فوق ستة أذرع ناداه مناد إلى أين يأفسق الفاسقين، ومات رسول الله على ولم يضع لبنة على لبنة، ولا قصبة على قصبة (٣). وقال عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما ـ: مر بنا رسول الله ونحن نعالج خُصًا فقال: «إن الأمر أعجل من ذلك»(٤)، واتخذ نوح ـ عليه السلام ـ بيتاً من خص، فقيل له: لو شئت لاتخذته من الطين، فقال: هذا كثير لمن يموت، وقال على قمن بني فوق ما يكفيه كلّف أن يحمله يوم

وأما أثاث البيت ففيه أيضاً درجات، وأدناها حال عيسى بن مريم عليه السلام ـ إذ لم يكن معه إلا مشط وكوز، فرأى إنساناً يمشط بأصابعه فرمى المشط، ورأى آخر يشرب بيده، فرمى الكوز، وأوسطه: أن يستعمل الجنس الخشن واحداً في كل غرض، ويجتهد أن يستعمل واحداً في أغراض ليخف ثقل الاشتغال باستعمال الأجناس. وقال عمر ـ رضي الله عنه ـ لعمير ابن سعيد ـ وهو أمير حمص ـ: ما معك من الدنيا؟ فقال: معي عصاي أتوكأ عليها، وأقتل بها حية إن لقيتها، ومعي جرابي أحمل فيها طعامي ومعي قصعتي آكل فيها، وأغسل رأسي وثوبي، ومعي مطهرتي أحمل فيها شرابي ووضوئي، فما كان بعد هذا من الدنيا فهو تبع لما معي. فقال: صدقت.

وقال الحسن: أدركت سبعين من الأخيار ما لأحدهم إلا ثوبه، وما وضع أحدهم بينه وبين الأرض ثوباً، وكان فراش رسول الله على الذي ينام عليه وسادة من أدم حشوها ليف، وعباءة خشنة (٢٠). فهذه سيرة الزهاد في الدنيا، فمن حرم هذه الرتبة فلا أقل من أن يتحسر على فواتها، ويجتهد أن يكون قربه منهم أكثر من قربه من المتنعمين في الدنيا.

# [الزهدعلى درجات]

الزهدعلي درجات:

إحداها: أن يزهد ونفسه مائلة إلى الدنيا ولكن يجاهدها، وهذا متزهد، وليس بزاهد، ولكن بداية الزّهد التزهد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في الزهد بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حقيق عن عائشة بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان في الثقات.

<sup>(</sup>٤) الخص بالضم البيت من القصب. والحديث رواه ابن ماجه وأبو داود والترمذي وصححه.

 <sup>(</sup>١) رواه الطبراني عن ابن مسعود بإسناد فيه لين وانقطاع .

<sup>(</sup>٢) أكن: ستر وحمى والحديث رواه أبو داود بإسناد جيد.

 <sup>(</sup>٣) كما ورد في الآثار. رواه الترمذي في الشمائل من حديث حفصة رضي الله عنها ومن حديث عائشة بسند صحيح.

3 - - - -

الثانية: أن تنفر نفسه عن الدنيا ولا تميل إليها، لعلمه أن الجمع بينها وبين نعيم الآخرة غير ممكن، فتسمح نفسه بتركها، كما تسمح نفس من يبذل درهماً ليشتري جوهرة، وإن كان الدرهم محبوباً عنده، وهذا زهد.

الثالثة: أن لا تميل نفسه إلى الدنيا ولا تنفر عنها، بل يكون وجودها وعدمها عنده بمثابة واحدة، ويكون المال عنده كالماء، وخزانة الله تعالى كالبحر، فلا يلتفت قلبه إليه رغبة ونفوراً. وهذا هو الأكمل، لأن الذي يبغض شيئاً فهو مشغول به كالذي يحبه، ولذلك ذمَّ الدنيا قوم عند رابعة العدوية، فقالت: «لولا قدرها في قلوبكم ما ذممتموها». وحمل على عائشة ـ رضي الله عنها ـ مئة ألف درهم فلم تنفر عنها، ولكن فرقتها في يومها، فقالت خادمتها: لو اشتريت بدرهم لحماً تفطرين عليه، فقالت: لو يؤرتني لفعلت، فهذا هو الغنى، وهو أكمل من الزهد، ولكنه مظنّة غرور الحمقى، إذ كل مغرور يستشعر في نفسه أن لا علاقة لقلبه في الدنيا، وعلامة ذلك، أن لا يدرك الفرق بين أن يسرق جميع ماله أو يسرق مال غيره، فمادام يدرك التفرقة فهو مشغول به.

#### [كمال الزهد]

كمال الزهد، هو الزهد في الزهد، بأن لا يعتد به ولا يراه منصِباً، فإن من ترك الدنيا وظن أنه ترك شيئاً فقد عظم الدنيا، إذ الدنيا عند ذوي البصائر لا شيء، وصاحبها كمن منعه عن دار الملك كلب على بابه، فألقى إليه لقمة خبز وشغله بها، ودخل دار الملك وجلس على سرير الملك، فإن الشيطان كلب على باب الله تعالى، والدنيا كلها أقل من لقمة بالإضافة إلى الملك، إذ للتصور أن تغنى اللقمة لها نسبة إلى الملك، إذ يغنى بأمثالها، والآخرة لا يتصور أن تغنى بأمثال الدنيا لأنها لا نهاية لها (١).

 انظر المثال موضحاً ومفصلاً في كتاب الإحياء: ٣٢٨/٤ ط. دار قتيبة. وفي كتاب إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين: ١١/ ٦٦٤ ط. دار الكتب العلمية.

الزهد باعتبار الباعث عليه على ثلاث درجات:

إحداها: أن يكون باعثه الخوف من النار. وهذا زهد الخائفين.

الثانية: وهي أعلى منه أن يكون باعثه الرغبة في نعيم الآخرة، وهذا زهد الراجين. والعبادة على الرجاء أفضل منها على الخوف، لأن الرجاء يقتضى المحبة.

الثالثة: وهي أعلاها، أن يكون الباعث عليه الترفع عن الالتفات إلى ما سوى الحق، تنزيها للنفس عنه، واستحقاراً لما سوى الله. وهذا زهد العارفين، وهو الزهد المحقق، وما قبله معاملة، إذ ينزل صاحبها عن شيء عاجلاً ليعتاض عنه أضعافه آجلاً.

### [الزهد باعتبار ما فيه من الزهد على درجات]

الزهد باعتبار ما فيه من الزهد على درجات، وكماله: الزهد في كل ما سوى الله تعالى في الدنيا خاصة دون الآخرة، ودونه: الزهد في الدنيا خاصة دون الآخرة. ثم يدخل فيه كل ما فيه حظ وتمتع في الدنيا، من مال وجاه وتنعم. ودون ذلك أن يزهد في المال دون الجاه، أو في بعض الأشياء دون البعض. وذلك ضعيف، لأن الجاه ألذ وأشهى من المال، فالزهد فيه أهم.

### [الزهد أن تنزوي عن الدنيا طوعاً]

الزهد: أن تنزوي عن الدنيا طوعاً مع القدرة عليها، أما إن انزوت الدنيا عنك وأنت راغب فيها، فذلك فقر وليس بزهد. ولكن للفقير أيضاً فضل على الغني، لأنه مُنِعَ عن التمتع بالدنيا قهراً، وهذا هو أفضل ممن مُكُن من الدنيا، والتمتع بها حتى ألفها واطمأن إليها، ولم يتجاف قلبه عنها، فيعظم الألم والحسرة عند الموت، وتكون الدنيا كأنها جنة الغني، وتكون كأنها سجن الفقير، إذ يشتهي الخلاص من آلامها، والفقر من أسباب

# الأصل الرابع: في الصبر

قال الله تعالى: ﴿ وَإَصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦]، وجمع للصابرين بين أمور لم يجمعها لغيرهم، فقال عز من قائل: ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن وَيْهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَنجْزِبَنَ اللّهِ اللّهِ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَيَحْمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمّا صَبَرُوا ﴾ [السجدة: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَيَحْمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةٌ يَهْدُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ صَبَرُوا ﴾ [الرمر: ١٠] وذكر الله سبحانه في القرآن الصبر في نيف وسبعين موضعاً.

وقال ﷺ: «الصبر نصف الإيمان» (١) ، وقال عليه السلام: «من أقلّ ما أوتيتم ، اليقين وعزيمة الصبر ، ومن أعطي حظّه منهما لم يبال بما فاته من قيام الليل وصيام النهار (٢) وقال عليه السلام: «الصبر كنز من كنوز الجنة» (٣) وسئل النبي – عليه السلام – مرة عن الإيمان فقال: «هو الصبر (٤). وقال عيسى – عليه السلام –: «إنكم لا تدركون ما تحبون إلا بصبركم على ما تكرهون».

 أخرجه أبو نعيم والخطيب بسند حسن. قال الهيشمي في مجمع الزوائد: رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح.

(٢) قال المراقي: لم أجده، ووافقه الزبيدي.

(٣) قال العراقي: غريب لم أجده، وقال الزبيدي: يحتمل أن يكون (من كنوز الخير) وقد روي من قول الحسن البصري، إتحاف: ٩/١١.

(٤) أخرجه الطبراني في مكارم الأخلاق وابن حبان في الضعفاء.

السَّعُّادة، قال النبي عَلِيُّة: "إن الله تعالى يحمي عبدَهُ عن الدنيا وهو يحبُّهُ، كما يحمي أحدُكم مريضَه عن الطعام والشراب (())، وقال عليه السلام: "يدخل فقراء أمتي الجنة قبل أغنيائها بخمسمئة عام (())، وقال عليه السلام: "خير هذه الأمة فقراؤها (()) وقال عليه السلام: "إذا رأيت الفقر مقبلاً فقل مرحباً بشعار الصالحين، وإذا رأيت الغنى مقبلاً فقل ذنبٌ عُجّلت عقوبته (())، وقال موسى - عليه السلام -: يارب من أحباؤك من خلقك حتى أحبهم لأجلك؟ فقال: كل فقير.

واعلم أن الفقير إن كان قانعاً بما أعطي، غير الشديد الحرص على الطلب، فدرجته قريب من درجة الزاهد. قال على: "طوبى لمن هُدي للإسلام وكان عيشهُ كفافاً وقنع به" (٥). وقال على: "الفقراء الصَّبُرُ هم جلساء الله تبارك وتعالى (١٠)، وقال عليه السلام: "أحب العباد إلى الله الفقير القانع (٧). وأوحى الله تعالى إلى إسماعيل ـ صلوات الله عليه وسلامه اطلبني عند المنكسرة قلوبهم. قال: ومن هم؟ قال: الفقراء الصادقون.

وعلى الجملة، إنما يعظم ثواب الفقير عند القناعة والصبر، والرضى والصبر على الفقر مبدأ الزهد، ولا تتم هذه المقامات إلا بالصبر فلنذكره.

安 恭 林

أخرجه الترمذي وحسنه والحاكم وصححه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي وابن ماجه.

٢) قال العراقي: لم أجد له أصلاً وسكت الزبيدي.

أخرجه أبو منصور الديلمي من رواية مكحول عن أبي الدرداء ولم يسمع منه ورواه أبو
 نعيم من قول كعب الأحبار غير مرفوع بإسناد ضعيف.

٥) رواه مسلم والترمذي وصححه والنسائي بلفظ: ققد أفلح من أسلمه.

 <sup>(</sup>٦) رواه أبو بكر بن لال وابن عدي وابن حبان في الضّعفاء وأورده ابن الجوزي في الموضوعات.

 <sup>(</sup>٧) قال العراقي: لم أجده بهذا اللفظ وعند ابن ماجه: "إن الله يحب الفقير المتعفف».

# [درجات الصبر]

الصبر له ثلاث درجات بحسب ضعفه وقوته:

الدرجة العليا: أن تُقمع داعية الهوى بالكلية، حتى لا يبقى لها قوة للمنازعة، ويتوصل إليها بدوام الصبر وطول المجاهدة، وذلك من الذين قبل لهم: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثُمَّ السَّقَتُمُوا ﴾ [الأحقاف: ١٣]، وإياهم ينادي المنادي: ﴿ يَكَايَّنُهُا النَّفْسُ المُطْمَيِنَةُ ﴿ الْجِينَ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً مَرْضِيَةً مَرْضِيةً مَرْضِيةً مَرْضِيةً مَرْضِيةً الفجر: ٢٧-٢٧].

الدرجة السفلى (۱): أن تقوى (۲) داعية الهوى وتسقط منازعة باعث الدين، ويغلب الهوى ويسلم القلب لجند الشيطان، وذلك من الذين قيل فيهم: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّ مِن ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ٱجْمَعِين ﴾ السجدة: ١٣]، وعلامته شيئان:

أحدهما: أن يقول: أنا أشتاق إلى التوبة ولكن تعذرت علي، فلست أطمع فيها، فهذا هو القانط وهو الهالك.

الثاني: أن لا يبقى فيه شوق إلى التوبة، ولكن يقول: الله كريم رحيم، وهو مُسْتَغُنِ عن توبتي، فلا تضيق الجنة الواسعة والمغفرة الشاملة عني، وهذا المسكين، قد صار عقله أسير شهوته، ولا يستعمله إلا في استنباط حيل قضاء الشهوة، فصار عقله كالمسلم الأسير بين الكفار، يستسخرونه في رعاية الخنازير، وحفظ الخمور، وحملها على العنق والظهر إلى بيوتهم، فانظر كيف يكون حال العبد إذا أخذ أعز أولاد الملك وسلمه إلى أخس أعدائه حتى استرقه واستسخره، ففي مثل هذه الحالة كيف يكون قدوم هذا الغافل المنهمك على الله تعالى. نعوذ بالله منه.

# (١) في المخطوطة: الدرجة الوسطى: وردت وما يتبعها قبل الدرجة السفلي.

# [حقيقة الصبر]

حقيقة الصبر: ثبات باعث الدين في مقابلة باعث الهوى، وهو من خاصية الآدمي الذي هو كالمركّب من شعب ملكية وبهيمية، لأن البهيمية لم يسلّط عليها إلا دواعي الشهوة، والملائكة لم يسلط عليهم الشهوة بل جُرّدوا للشوق إلى مطالعة جمال الحضرة الربوبية، والابتهاج بدرجة القرب منها، فهم يسبحون الليل والنهار لا يفترون، فليس فيهم داعية الشهوة، فلم يتصور الصبر لمَلكِ ولا بهيمة، بل الإنسان سُلّط عليه جندان يتطاردان، أحدهما من حزب الله وملائكته، وهو العقل وبواعثه، والثاني من جنود الشيطان، وهي الشهوات ودواعيها.

وبعد البلوغ تظهر بواعث الدين والعقل، إذ يحمل على النظر إلى العواقب، وتبتدي بقتال جند الشيطان، فإن ثبت باعث الدين في مقابلة باعث الهوى حتى غلبه، فقد حصل مقام الصبر، إذ لا يُتصور الصبر إلا عند تعارض الباعثين على التناقض، وذلك كالصبر على شرب الدواء البشيع، إذ يدعو إليه داعي العقل، ويمنع منه داعي الشهوة، وكل من غلبته شهوته لم يعزم عليه، ومن غلب عقله شهوته صبر على مرارته لينال الشفاء.

وشطر الإيمان إنما يتم بالصبر، ولذلك قال النبي ـ عليه السلام ـ «الصبر نصف الإيمان» (۱). لأن الإيمان يطلق على المعارف والأعمال جميعاً، وسائر الأعمال في طرفي الكف والإقدام، والتزكية والتحلية لا يتم إلا بالصبر، لأن جملة أعمال الإيمان على خلاف باعث الشهوة، فلا يتم إلا بثبات باعث الدين في مقابلته. ولذلك قال ـ عليه السلام ـ: «الصوم نصف الصبر» (۲)، لأن الصبر تارة في مقابلة داعي الشهوة، وتارة في مقابلة داعي الغضب، والصوم هو كسر لداعية الشهوة.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: أن يعجز عن دفع داعية الهوى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم والخطيب عن ابن مسعود بسند حسن، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه والترمذي وحسنه.

# [الحاجة إلى الصبر عامة]

اعلم أن الحاجة إلى الصبر عامة في جميع الأحوال، لأن جميع ما يلقى العبد في هذه الحياة لا يخلو من نوعين:

فإنه إما أن يوافق هواه أو يخالفه. فإن وافق هواه كالصحة والسلامة والثروة والجاه وكثرة العشيرة، فما أحوجه إلى الصبر معها، فإن لم يضبط نفسه طغى واسترسل في التنعم واتباع الهوى، ونسي المبتدى والمنتهى.

ولذلك قالت الصحابة \_ رضوان الله عليهم أجمعين \_ : بُلينا بفتنة الضرّاء فصبرنا، وبلينا بفتنة السراء فلم نصبر . ولذلك قيل : "يصبر على البلاء كل مؤمن، ولا يصبر على العافية إلا صدّيق» ومعنى الصبر فيها، أن لا يركن إليها، ويعلم أن كل ذلك وديعة عنده، ويسترجع على القرب، وأن لا ينهمك في الغفلة والتنعم، ويؤدي حق شكر النعمة . وذلك مما يطول شرحه .

النوع الثاني: ما يخالف الهوى، وذلك أربعة أقسام:

 (١) في المخطوطة قدم الدرجة الوسطى على الدرجة السفلى وهو الصحيح الذي يقتضيه التدرج في ذكر الدرجات.

القسم الأول الطاعات: والنفس تنفر عن بعضها بمجرد الكسل كالصلاة، وعن بعضها بالبخل كالزكاة، وعن بعضها بهما جميعاً كالحج والجهاد، والصبر على الطاعة من الشدائد. ويحتاج المطبع إلى الصبر في ثلاثة أحوال:

\_ أحدها، أول العبادة بتصحيح الإخلاص، والصبر عن شوائب الرياء ومكائد الشيطان، ومكائد النفس وغرورها.

- الثانية: حالة العمل كيلا يتكاسل عن تحقيق أدائه بفروضه وسننه، وذلك على شرط الأدب مع حضور القلب ونفي الوسواس.

- الثالثة: بعد الفراغ، وهو أن يصبر عن ذكره وإفشائه للتظاهر به رياء وسمعة، وكل ذلك من الصبر الشديد على النفس.

القسم الثاني المعاصي: وقد قال ﷺ: المجاهد من جاهد هواه (۱) والمهاجر من هجر السوء (۲) والصبر عن المعاصي أشد، لاسيما عن معصية صارت عادة مألوفة، إذ يتظاهر فيه على بواعث الدين جندان: جند الهوى، وجند العادة، فإن انضم إلى ذلك سهولة فعله، وخفة المؤنة فيه، لم يصبر عنها إلا الصديق. وذلك كمعاصي اللسان، فإنها هينة سهلة، وذلك كالغيبة والكذب والمراء والثناء على النفس. ويحتاج في دفع ذلك إلى أشد أنواع الصبر.

القسم الثالث: ما لا يرتبط باختيار العبد، ولكن له اختيار في دفعه وتداركه، كالأذى الذي يناله من غيره بيدٍ أو لسان، فالصبر على ذلك بترك المكافأة تارة يجب، وتارة يستحب. قال بعض الصحابة: ما كنا نعد إيمان الرجل إيماناً إذا لم يصبر على الأذى، قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَنَصْبِرَكَ عَلَى مَا الرجل إيماناً إذا لم يصبر على الأذى، قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَنَصْبِرَكَ عَلَى مَا الله عَلَى عَلَى الله عَلَى

 <sup>(</sup>١) رواه الحاكم من حديث فضالة بلفظ: «نفسه» بدل «هواه»، وصححه. ورواه أحمد
والترمذي وابن حبان والطبراني والقضاعي والنسائي.

<sup>(</sup>٢) روى الشطر الثاني ابن ماجه بإسناد جيد، الإحياء: ٤/٤٠٤؛ وإتحاف: ٧/ ٤١٣.

آذَيْتُمُونَا وَعَلَ اللّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [إبراهيم: ١٢]. وقال الله تعالى: ﴿ وَدَعْ آذَنَهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ ﴾ [الأحزاب: ٤٨]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعَلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَيِحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ [الحجر: 9٧\_ ٩٠].

القسم الرابع: ما لا يدخل أوله وآخره تحت الاختيار، كالمصائب بموت الأعزّة، وهلاك الأموال، والمرض، وذهاب بعض الأعضاء، وسائر أنواع البلاء، والصبر عليه من أعلى المقامات.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ الصبر في القرآن على ثلاث مقامات: صبر على أداء الفرائض، وله ثلاثمئة درجة، وصبر على محارم الله تعالى، وله ستمئة درجة، وصبر على المصيبة عند الصدمة الأولى، وله تسعمئة درجة. وقال على الله تعالى: "إذا ابتلَيْتُ عَبْدي ببلاء فَصَبر ولم يَشْتَكِ الله عُوّادِه أبدلتُهُ لحماً خيراً من لحمه، ودماً خيراً من دمه، فإن أبرأتُه أبرأتُه ولا ذنب له، وإن توفيتُه فإلى رحمتي (1). وقال النبي ـ عليه السلام ـ: قال الله تعالى: إذا وجهتُ إلى عبد من عبيدي مصيبة في بَدَنِه أو في مالِه أو ولدِه، ثم استقبل ذلك بصبر جميل، استحييتُ منه يوم القيامة أن أنصُب له ميزاناً، أو أنشر له ديواناً (1). وقال عليه السلام: "انتظار الفرج بالصبر عبادة (1). وقال عليه السلام: "من إجلال الله تعالى ومعرفة حقّه أن لا تشكو وجعَك، ولا تذكر مصيبتك (2).

فقد عرفت أنك لا تستغني عن الصبر في جميع أحوالك، وبه يظهر أنه شطر الإيمان، وشطره الآخر فيما يتعلق بالأعمال وهو الشكر. فقد قال على الأعمال الشكر المناف المنا

الإيمان نصفان: نصفٌ صبُرٌ، ونصفٌ شكرٌ (١). وهذا باعتبار النظر إلى الأعمال والتعبير بالإيمان عنها.

**操 排 排** 

أخرجه مالك في الموطأ ورواه البيهقي موقوفاً على أبي هريرة، قال الزبيدي: ورواه الحاكم مرفوعاً، والطبراني وابن عساكر، إتحاف: ١١/ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عدي بسند ضعيف. ورواه الحكيم والترمذي والديلمي، إتحاف: ١١/ ٥٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه القضاعي وابن أبي الدنيا بأسانيد ضعيفة .

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا عن سقيان عن بعض الفقهاء.

أخرجه البيهقي في شعب الإيمان وأبو منصور الديلمي من رواية يزيد الرقاشي وهو ضعيف.

#### الأصل الخامس: في الشكر

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣] وقال: ﴿ لَنِ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَكُمْ ﴾ [إبراهيم: ٧]، وقال: ﴿ وَاشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكُفُّرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢] وقال: ﴿ وَسَيَجْزِى ٱللّهُ ٱلشَّنْكِرِينَ ﴾ [آل عمران: تَكُفُّرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢] وقال: ﴿ مَا يَفْعَلُ ٱللّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ [النساء: ١٤٧]،

وقال النبي ﷺ: "للطاعم الشاكر منزلة الصائم الصابر عند الله"(١). وكان رسول الله ﷺ: "للطاعم الشاكر منزلة الصائم الصابر عند الله عنها وما يبكيك؟ وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر. فقال عليه السلام ..: "أفلا أكون عبداً شكوراً؟"(١)، وقال: "يُنادى يوم القيامة ليقُم الحَمّادون، فتقوم زمرة فيُنصب لهم لواء فيدخلون الجنة»، فقيل: ومن الحمّادون؟ قال: "الحمد رداء الرحمن"(٤).

#### [الشكر من المقامات العالية]

اعلم أن الشكر من المقامات العالية، وهو أعلى من الصبر والخوف والزهد وجميع المقامات التي سبق ذكرها، لأنها ليست مقصودة في

أنفسها، وإنما تراد لغيرها، فالصبر يراد منه قهر الهوى، والخوف سوط يسوق الخائف إلى المقامات المقصودة المحمودة، والزهد هرب من العلائق الشاغلة عن الله تعالى، وأما الشكر فمقصود في نفسه ولذلك لا ينقطع في الجنة، وليس فيها توبة ولا خوف ولا صبر ولا زهد. والشكر دائم في الجنة، ولذلك قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَرْ دُعُونَهُم لَيْ اللَّه يَلُو رَبِّ الْمَعْلَم مِن علم، وحال، وعمل.

أما المعلم: [فهو الأصل فيثمر الحال والحال يثمر العمل فهذه ثلاثة أركان، الركن الأول<sup>(1)</sup>]: العلم بالنعمة والمنعم، لأن النَّعَم كلها من الله تعالى، وهو المنفرد بجميعها. والوسائط كلهم مسخرون مقهورون، وهذه المعرفة وراء التقديس والتوحيد، فإنهما داخلان فيه، بل الرتبة الأولى في معارف الإيمان، التقديس، ثم إذا عرفت ذاتاً مقدَّسة، وعرفت أنه لا مقدّس إلا واحد فهو التوحيد، ثم إذا علمت أن كل ما في العالم فهو موجود من ذلك الواحد، والكل نعمة منه خاصة، فهو الحمد وإلى هذا الترتيب الإشارة بقوله الواحد، والكل نعمة منه خاصة، فهو الحمد وإلى هذا الترتيب الإشارة بقوله عشر وسنات، ومن قال لا إلله إلا الله، فله عشرون حسنة، ومن قال الحمد لله، فله ثلاثون حسنة، ومن الدرجات بإزاء هذه التقديس والتوحيد داخلان في الحمد وزيادة، وهذه الدرجات بإزاء هذه المعارف.

وأما حركة اللسان ففضلها بحسب صدورها عن المعرفة أو تجديدها للاعتقاد في القلب، فإن الفم آلة لإزالة الغفلة لينمحي أثرها.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وحسنه، وابن ماجه.

٢) رواه مسلم عن عائشة مختصراً ورواه البخاري من رواية المغيرة.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني وأبو نعيم والبيهتي في الشُّعَب، وفيه قيس بن الربيع ضعفه الجمهور.

<sup>(</sup>٤) في الصحيح عن أبي هريرة «الكبرياء رداؤه»، إتحاف: ١١/ ٩٤، وعن اللفظ الذي أورده الإمام قال العراقي: لم أجد له أصلاً.

<sup>(</sup>١) إضافة من المخطوطة من قوله: فهو الأصل.

<sup>(</sup>Y) قال الهيشمي في مجمع الزوائد: روى أحمد والبزار قمن قال: سبحان الله كتبت له عشرون حسنة وحطت عنه عشرون سيئة ومن قال: لا إلله إلا الله فمثل ذلك ومن قال: الله أكبر من قِبَلِ نفسه كتب له ثلاثون حسنة وحطت عنه ثلاثون سيئة، ورجالهما رجال الصحيح.

واعلم أنك إذا اعتقدت أن لغير الله دخلاً في النعمة الواصلة إليك لم يصح حمدك، ولم تتمَّ معرفتك وشكرك، وكنت كمن يخلع عليه الملِّكُ، وهو يرى أن لعناية الوزير دخلاً في خلعة الملك أو في إيصاله إليه، أو في تيسيرها، وكل ذلك إشراك في النعمة، ويتوزع فرحك بالنعمة عليهما. نعم، لو رأيت الخلعة الواصلة إليك بتوقيع الملك بقلمه، فذلك لا ينقص من شكرك. الأنك تعلم أنَّ القلم مسخرٌ له، الا دخل له في النعمة بنفسه، ولذلك لا يلتفت قلبك إلى الفرح بالقلم والشكر له. ولذلك قد لا يلتفت إلى الخازن والوكيل إذ يعلم أنهما مضطران إلى العطاء بعد الأمر، مسخران لا مدخل لهما بأنفسهما في النعمة .

فكذلك من انفتحت بصيرته عَلِمَ أن الشمسَ والقمرَ والنجومَ والأرض مسخراتٌ بأمر الله تعالى، كالقلم والكاغد(١) والحبر في التوقيع، وأن قلوب الخلق خزائن الله تعالى، ومفاتيحها بيد الله عزَّ وجلَّ، فيفتحها بأن يسلط علمها دواعي خُزَّانِه حتى يعتقد أن خيرَها في البذل مثلاً، وعند ذلك لا يستطيع ترك البذل، فيكون مضطراً إلى الاختيار لما سلط عليه من دواعي الاختيار، فإنه لا يعطيك أحد شيئاً إلا لغرض نفسه ليستفيد به في الآجل ثواباً، أو في العاجل ثناءً وذكراً، أو غير ذلك. وما لم يعلم أن منفعته في منفعتك، فلا يعطيك، فإذاً ليس هو منعماً عليك إذ يسعى لنفسه، إنما المنعم عليك من سخَّره بتسليط هذه الدواعي عليه، وقرر في نفسه أن غرضه منوط بالأداء والإنعام. فإن عرفت الأمور كذلك، كنت موحداً وتُصُوّر منك الشكر، بل هذه المعرفة هي عين الشكر، قال موسى - عليه السلام - في مناجاته: إلنهي خلقت آدم بيدك، وفعلت وفعلت، فكيف شُكَرَكَ؟ قال: علم أن ذلك مني فكان معرفة ذلك شكراً.

الركن الثاني: الحال المُسْتَمَدَّةُ من المعرفة، وهي الفرحُ بالمنعم مع هيئة الخضوع والإجلال. ومن يرسل إليه بعض الملوك فرساً فيُتصور أن يفرح به من ثلاثة أوجه:

والثاني، داخل في الشكر شيئاً، لكنه ضعيف بالإضافة إلى الثالث. فكمال الشكر أن يكون الفرح بما يفتح الله تعالى من نعمه، لا بالنعمة من حيث هي نعمة ، بل بها من حيث إنها وسيلة إليه ، إذ بنعمته تتم الصالحات .

وعلامة هذا أن لا يفرح بكل نعمة تلهيه عن ذكر الله تعالى، بل يغتمُّ بها ويفرح بما زوى(١) الله تعالى عنه من شغل الدنيا وفضولها، وهذا أكمل الشكر. فمن لم يستطع فعليه بالثاني. وأما الأول، ففرح بالنعمة لا بالمنعم، وليس ذلك من الشكر في شيء.

الركن الثالث: العمل، وذلك بأن يستعمل نعمه في محابِّه لا في معاصيه، وهذا لا يقوم به إلا من يعرف حكمة الله تعالى في جميع خلقه، وأنه لماذا خلق كل شيء، وشرح ذلك يطول. وقد ذكرنا منه طرفاً في الإحياء.

وجملته أن يعلم \_ مثلاً \_ أن عينه نعمة منه ، فشُكرها أن يستعملها في مطالعة كتاب الله، وكتب العلم، ومطالعة السماوات والأرض، ليعتبر بهما ويعظُم خالقها، وأن يستر كل عورة يراها من المسلمين، ويستعمل أذنه في سماع الذكر، وما ينفعه في الآخرة، ويُعرض عن الإصغاء إلى الهجر والفضول. ويستعمل اللسان في ذكر الله تعالى والحمد له في إظهار الشكر منه دون الشكوى، ومن سئل عن حاله فشكى فهو عاصٍ، لأنه شكى ملك الملوك إلى عبد ذليل لا يقدر على شيء، فإن شكر فهو مطيع.

وأما شكر القلب، فاستعماله في الفكر والذكر والمعرفة وإضمار الخير للخلق وحسن النية، وكذلك في اليد والرجل وسائر الأعضاء والأموال، وغير ذلك مما لا يتحصر.

<sup>(</sup>١) الكاغد: الورق وهي فارسية معربة.

<sup>(</sup>۱) زوی: منع، وصرف.

#### [من الذي يتمكن كمال الشكر؟]

اعلم أنه إنما يتمكن من كمال الشكر، من شرح الله صدره للإسلام، فهو على نور من ربه، يرى في كل شيء حكمته وسره ومحبوب الله فيه. ومن لم ينكشف له ذلك فعليه باتباع السنة وحدود الشرع، فتحتها أسرار الشكر. وليعلم أنه لو نظر إلى غير مَحرم(١) \_ مثلاً \_ فقد كفر نعمة العين، ونعمة . الشمس، وكل نعمة لا يتم النظر إليها إلا بها، فإن الإبصار إنما يتم بالعين ونور الشمس، والشمس إنما تتم بالسماوات، فكأنه كفر أنَّعُمَ الله تعالى في السماوات والأرض. وقس على هذا كل معصية، فإنها إنما تتمكن بأسباب تستدعى وجود جميعها خلق السماوات والأرض. ولهذا غور عميق أشرنا إليه في كتاب الشكر (من كتاب الإحياء)، ويكفيك ههنا مثال واحد: وهو أن الله تعالى خلق الدراهم والدنانير لتكون حاكمة في الأموال كلها، يُقدر بها القِيَم، ولولاها لتعذرت المعاملات، إذ لا يدري كيف يشتري الثياب بالزعفران، والدواب بالأطعمة، فإنها لا مناسبة بينهما، وإنما يشتركان في روح المالية. ومعيار مقدار أرواحهما هو النقدان، فمن كنَزَهُما كان كمن حبس حاكماً من حكام المسلمين حتى تعطلت الأحكام. ومن اتخذ منهما آنية، كان كمن استعمل حاكماً من حكام المسلمين في الحياكة والفلاحة التي يقدر عليها كل أحد حتى يتعطل الحكم، وذلك أشد من الحبس، ومن أربى فيهما وجعلهما مقصد تجارته بالمصارفة بين جيدهما ورديثهما كان كمن شغل الحاكم عن الحكم، فاتخذه سخرة لنفسه ليحتطب له، ويكنس له، ويكتسب له القوت، وكل ذلك ظلم وتغيير لحكم الله عزَّ وجلٌ في خلقه وعباده ومعاداة الله تعالى في محابه. ومن لا ينكشف له بنور البصيرة هذه الأسرار، عرف على لسان الشرع صورته دون معناه، وقيل له: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبُ وَٱلْفِضَ لَهُ وَلاَيْنَفِقُونَهَا فِسَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمِ ﴾

وقيل له: المن شرب في إناء من ذهب أو فضة، فكأنما يُجَرْجِرُ في بطنه نار جهنم "(١) وقيل له: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّيَّ ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. فالصالحون يقفون على الحدود، ولا يعرفون أسرارها، والعارفون إذا اطلعوا على الأسرار بأنفسهم، وشاهدوا شواهد الشرع ازدادوا نوراً على نور. والعميان الجاهلون يحرمون الوقوف على الحدود والعثور على الأسرار جميعاً، فلا هم كعبيد أتقياء، ولا كأحرار كرام، وهم الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَلَكِكَنَّ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي . . . ﴾ [السجدة: ١٣] وقال تعالى: ﴿ ۞ أَفَتَن يَعْلُمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّبِكَ ٱلْحَقُّ كُمَنَ هُوَ أَعْنَى ﴾ [الرعد: ١٩]. وقال: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن وْكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾، إلى قوله:

إلى قوله تعالى: ﴿ فَلْدُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكَفِّيزُونَ ﴾ [التوبة: ٣٤\_٣٥].

وآيات الله حكمته في خلقه، وقد ألقيت إلى المخلق على لسان الأنبياء - صلوات الله عليهم - كما فصلت في جملة الشريعة من أولها إلى آخرها، وما من حد من حدود الشرع إلا وفيه سر، وخاصية، وحكمة. يعرفها من يعرفها، وينكرها من يجهلها وشرح ذلك طويل ويطلب من كتاب الشكر في (الإحياء).

﴿ فَنَسِينَما مَ كَنَدُلِكَ ٱلْيَوْمَ نُسَىٰ ﴾ [طك: ١٢٤\_١٢٦].

ولا يتصور تمام الشكر إلا ممن قام لله تعالى وحده، مخلصاً لا داعية فيه لغيره، فلنذكر الإخلاص والصدق.

<sup>(</sup>١) من النساء الأجنبيات اللاتي لا يحل له النظر إليهن.

<sup>(</sup>١) حديث شريف رواه الدارقطني عن ابن عمر، وعن أم سلمة أن رسول الد 難 قال: ١٥ الذي يشرب في آنية الفضة إنما يجرجر في بطنه نار جهنم؟ متفق عليه. وفي رواية لمسلم: ﴿إِنَّ الذي يأكل ويشرب في آنية الفضة والذهب. . . ، ، مشكاة المصابيح: ٢/ ١٢٣١ \_

# الأصل السادس: في الإخلاص و الصدق

اعلم أن للإخلاص حقيقة، وأصلاً وكمالاً، فهذه ثلاثة أركان. وأصله النية، إذ فيها الإخلاص، وحقيقته نفي الشوب<sup>(١)</sup> عن النية، وكماله الصدق.

الركن الأول ـ النية: وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَظُرُو الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم يَالَّغَدُوٰقِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ أَهُ [الأنعام: ٥٢]. ومعنى النية: إرادة وجهه تعالى، وقال ﷺ: إرادة الأعمال بالنيات . . .» الحديث (٢٠) . وقال : "إن الملائكة ترفع صحيفة عمل العبد فيقول الله تعالى: ألقوها، فإنه لم يرد بها وجهي، واكتبوا له كذا وكذا» فتقول الملائكة: إنه لم يعمل منها شيئاً، فيقول الله عزَّ وجلّ : إنه نواه، إنه نواه (٣) ، وقال ﷺ: "الناس أربعة: رجل آتاه الله علماً ومالاً، فهو يعمل بعلمه في ماله، فيقول رجل القاه الله ما آتاه لعملت كما يعمل، فهما في الأجر سواء، ورجل آتاه الله مالاً، ولم يؤته علماً فهو يخبط بجهله في ماله، فيقول رجل: لو آتاني الله تعالى ما آتاه لعملت كما يعمل، فهما في الأجر سواء، ورجل آتان الله تعالى ما آتاه لعملت كما يعمل، فهما في الوزر سواء "قال عليه السلام: "من غزى ولا ينوي إلا يعمل، فهما في الوزر سواء ". وقال عليه السلام: "من غزى ولا ينوي إلا يعمل، فهما في الوزر سواء ". وقال عليه السلام: "من غزى ولا ينوي إلا يعمل، فهما في الوزر سواء ". وقال عليه السلام: "من غزى ولا ينوي الا يعالى ما آتاه لهما نوى "(٥).

ورُويَ: أن رجلاً من بني إسرائيل مرَّ بكثبان رمل في أيام قحط، فقال في نفسه: لو كان لي هذا الرمل طعاماً لقسمته بين الناس، فأوحى الله تعالى إلى نبيه: قل له إن الله تعالى قد قبل صدَقتك، وشكر حسن نيتك، وأعطاك

ثواب ما لو كان طعاماً فتصدقت به ". وقال على اله التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار ". فقيل: يارسول الله هذا القاتل فما بال المقتول فقال: «أراد قتل صاحبه "(۱). وقال على صداق وهو لا ينوي أداء فهو زان، ومن ادًانَ دَيْناً وهو ولا ينوي قضاءَهُ فهو سارق "(۱).

#### [حقيقة النية]

حقيقة النية: هي الإرادة الباعثة للقدرة المنبعثة عن المعرفة. وبيانه أن جميع أعمالك لا تصح إلا بقدرة، وإرادة، وعلم، والعلم يهيج الإرادة، والإرادة باعثة للقدرة، والقدرة خادمة الإرادة بتحريك الأعضاء.

مثاله: أنه خلق فيك شهرة الطعام إلا أنها قد تكون فيك راكدة ، كأنها نائمة ، وإذا وقع بصرك على طعام حصلت المعرفة بالطعام ، فانتهضت الشهوة للطعام ، فامتدت إليه اليد ، وإنما امتدت اليد بالقوة التي فيها ، المطيعة لإشارة الشهوة ، وانتهضت الشهوة بحصول المعرفة المستفادة من طليعة الحسق . وكما خُلق فيك شهوة إلى الأشياء الحاضرة ، خُلق فيك أيضاً ميلٌ إلى اللذات الآجلة ينتهض ذلك الميل بإشارة المعرفة الحاصلة من العقل . والقدرة أيضاً تخدم هذا الميل بتحريك الأعضاء . فالنية عبارة عن الميل الجازم الباعث للقدرة ، والذي يغزو قد يكون الباعث له ميلاً إلى المال فذلك نيته ، وقد يكون الباعث ميلاً إلى المال عبارة عن الأرادة الباعث ، ومعنى إخلاصها تصفية الباعث عن الشوب .

#### [النية أحد جزأي العبادة]

إذا حصل العمل بباعث النية، فالنية والعمل بهما تمام العبادة. فالنية أحد جزئي العبادة، لكنها خير الجزئين، لأن الأعمال بالجوارح ليست

<sup>(</sup>١) الشوب: الشوائب.

<sup>(</sup>٢) الحديث: متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه الدارقطني بإسناد حسن.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه بلفظ امثل هذه الأمة، ورواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي وأحمد.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمدوابن ماجه. وغيرهما، إتحاف: ١٨/١٣.

مرادة إلا لتأثيرها في القلب، ليميل إلى الخير، وينفر عن الشر، فيتفرغ للفكر والذكر الموصلين له إلى الأنس والمعرفة، اللذين هما سبب سعادته في الآخرة.

فليس المقصود من وضع الجبهة على الأرض، وضع الجبهة على الأرض، بل خضوع القلب. ولكن القلب يتأثر بأعمال الجوارح. وليس المقصود من الزكاة إزالة الملك، بل إزالة رذيلة البخل، وهو قطع علاقة القلب مع المال. وليس المقصود من الأضحية لحومها ولا دماؤها، ولكن استشعار القلب للتقوى بتعظيم شعائر الله تعالى.

والنية عبارة عن نفس ميل القلب إلى الخير، فهو متمكن من حدقة المقصود، فهو خير من عمل الجوارح الذي إنما يراد منه سراية أثره إلى محل المقصود وهو القلب. ولذلك يورث جميع أعمال القلب دون الجوارح فيه أثراً ما. وعمل الجارحة دون حضور القلب هباء ولا أثر له. ومهما قصد معالجة المعدة بما يصل من الأدوية بالشرب إليها أنفع لا محالة مما يطلى به ظاهر المعدة ليسري إليها أثره.

وكذلك إذا لم يَسْرِ أثر الطلاء إلى المعدة كان باطلاً. وبهذا التحقيق يُعرف سرُّ قوْله ﷺ: «نية المؤمن خيرٌ من عمله»(١).

## [اجتهدأن تستكثر من النية]

إذا عرفت فضل النية، وأنها تحل حدقة المقصود فيؤثر فيها، فاجتهد أن تستكثر من النية في جميع أعمالك، حتى تنوي بعملٍ واحدٍ نيات كثيرة، ولو صدقت رغبتك هُديت لطريقه، ويكفيك مثال واحد، وهو أن الدخول في المسجد والقعود فيه عبادة. ويمكن أن تنوي فيه ثمانية أمور:

أولها: أن يعتقد أنه بيت الله عزَّ وجلَّ ، وأن داخله زائر الله تعالى فتنوي

(۱) أخرجه الطبراني بسندين قال العراقي: كلاهما ضعيف. وقال الزبيدي: له طرق بمجموعها يتقوى الحديث، إتحاف: ٣٨/١٣.

ذلك. قال عليه السلام: «من قعد في المسجد فقد زار الله تعالى، وحق على المزور إكرامُ زائره»(١).

وثانيها: نية المرابطة، لقول الله تعالى: ﴿ وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]. وقيل معناه انتظار الصلاة بعد الصلاة.

وثالثها: الاعتكاف، ومعناه كف السمع والبصر والأعضاء عن الحركات المعتادة، فإنه نوع صوم قال ﷺ: «رهبانية أمتي القعود في المساجد»(٢).

ورابعها: الخلوة، ودفع الشواغل للزوم السر للفكر في الآخرة، وكيفية الاستعداد لها.

وخامسها: التجرد للذكر وسماعه أو إسماعه لقوله على: «من غدا إلى المسجد يذكر الله تعالى أو يذكّر به، كان كالمجاهد في سبيل الله تعالى (٣).

وسادسها: أن يقصد إفادة علم، وتنبيه من يسيء الصلاة، ونهياً عن منكر وأمراً بمعروف، حتى يتيسر بسببه خيرات ويكون شريكاً فيها.

وسابعها: أن يترك الذنوب حياء من الله عزَّ وجلّ بأن تحبس نفسك في بيته حتى تستحيي منه أن تُقارف (٤) ذنباً.

وثامنها<sup>(ه)</sup>: أن تستفيد أخاً في الله، فإن ذلك غنيمة وذخيرة للدار الآخرة، والمسجد مُعَشَّشُ أهل الدين المحبين لله وفي الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في الضعفاء من حديث سلمان والبيهقي في الشعب تحوه بإسناد صحيح.

 <sup>(</sup>٢) قال الإمام العراقي: لم أجد له أصلاً، ولم يعقب الزبيدي في إتحاف السادة المتقين.
 وقد روى البيهقي ارهبائية أمتي الجهاد في سبيل الله الوقد وردت أحاديث صحيحة في أجر الاعتكاف في المساجد للصلاة والذكر والعلم.

 <sup>(</sup>٣) قال العراقي: هو معروف من قول كعب الأحبار، وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي
 الله عنه: «من غدا إلى المسجد أو راح، أعد الله له نزلاً، في الجنة كلما غدا أو راحه.

<sup>(</sup>٥) في المخطوطة: الإجابة إلى المؤذن حقيقة لقوله: حي على الصلاة..

وقس على هذا سائر الأعمال، فباجتماع هذه النيات، تزكو الأعمال، وتلتحق بأعمال الشياطين، كمن وتلتحق بأعمال الشياطين، كمن يقصد من القعود في المسجد التحدث بالباطل، والتفكه بأعراض الناس، ومجالسة أخدان (١) اللهو واللعب، وملاحظة من يجتاز به من النسوان والصبيان، ومناظرة من ينازعه من الأقران على سبيل المباهاة والمراءاة. باقتناص قلوب المستمعين لكلامه وما يجرى مجراه.

وكذلك لا ينبغي أن يغفل في المباحات عن حسن النبة. ففي الخبر (٢٠): أن العبد يسأل يوم القيامة عن كل شيء حتى عن كحل عينيه، وعن فتات الطين بإصبعيه، وعن لمسه ثوب أخيه. ومثال النبة في المباحات أن من يتطيب يوم الجمعة يمكنه أن يقصد التنعم بلذته والتفاخر بإظهار ثروته، أو التزويق للنساء وأخدان الفساد، ويتصور أن ينوي اتباع السنة وتعظيم بيت الله تعالى، واحترام يوم الجمعة، ودفع الأذى عن غيره بدفع الرائحة الكريهة، وإيصال الراحة إليهم بالرائحة الطيبة، وحسم باب الغيبة، إذا شموا منه رائحة كريهة، وإلى الفريقين الإشارة بقوله على الغير الله جاء يوم القيامة وريحه أمين من ريح المسك، ومن تطيب لغير الله جاء يوم القيامة وريحه أنتن من الجيفة» (٢).

#### [النية لا تدخل تحت الاختيار]

اعلم أن النية لا تدخل تحت الاختيار، فلا ينبغي أن تغتر فتقول بلسانك وقلبك: نويت من القعود في المسجد كذا وكذا، وتظن أنك قد نويت، إذ عرفت من قبل أن النية هي الباعث المحرّك الذي لولاه لم يُتصور وجود العمل.

والنية المتكلَّفة كقول القائل: نويت أن أحب فلاناً وأعشقه وأعظمه، أو نويت أن أحب فلاناً وأعشقه وأعظمه، أو نويت أن أعطش أو أجوع أو أشبع. فإن لكل هذه دواعي وصوارف، وتحققها أسبابها، إذ لا يتصور حصولها دون أسبابها، وقول القائل: نويتها قبل تحققها، حديث نفس لا نيّة.

فمن وطئ لغلبة شهوة الوقاع من أين ينفعه قوله نويت الوطء لحراثة الولد وتكثير عدد من به المباهاة، بل لا تظفر بانبعاث هذه النيات من قلبك إلا إذا قوي إيمانك وتمَّت معرفتك بحقارة الحظوظ العاجلة وعِظَمِ ثواب الآخرة، حتى إذا غلب ذلك عليك انبعث منك الرغبة ضرورة في كل ما هو وسيلة إلى ثواب الآخرة، وإن لم ينبعث فلا نية لك، ولمثل هذا توقف السلف في جملة من الخيرات، حتى روي أن محمد بن سيرين لم يصلً على جنازة الحسن البصري، وقال ليس تحضرني النية، وقيل لطاوس: أدعُ لنا، فقال: حتى أجد له نية . وقال بعضهم: أنا في طلب نية لعيادة رجل منذ شهر، فما صحت لى نية بعد.

ومن عرف حقيقة النية وعلم أنها روح العمل فلا يُتعب نفسه لعمل لا روح له، ويحقق ذلك أن المباح قد يصير أفضل من العبادة إذا حضرت فيه نبة.

فمن له نية في الأكل والشرب ليقوى على العبادة، وليس تنبعث له نية الصوم في الحال، فالأكل أولى له .

ومن ملّ العبادة وعلم أنه لو نام لعاد نشاطه، قالنوم أقضل له.

بل لو علم مثلاً أن الترفُّه بدعابة وحديث مزاح في ساعة يرد نشاطه، فذلك أفضل له من الصلاة مع الملال.

قال ﷺ: ﴿إِنَ اللهُ لَا يَمُلُّ حَتَّى تَمُلُّوا ﴾ . وقال أبو الدرداء: إني

<sup>(</sup>١) الأخدان: الأصدقاء. أو الصديق في السر.

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أجد له إسناداً، ولكن وردت أحاديث صحيحة عن السؤال يوم القيامة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الوليد الصفار في كتاب الصلاة من حديث إسحاق بن أبي طلحة مرسلاً.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

لأستجم نفسي بشيء من اللهو فيكون ذلك عوناً لي على الحق. وقال علي \_ رضي الله عنه \_: قروحوا النفوس (١) ، فإنها إذا أكرهت عَييَت». وهذه دقائق يستثقلها الظاهريون من الفقهاء ، كما يستثقل الطبيب الضعيف من الأطباء معالجة المحرور باللحم. والحاذق منهم قد يأمر به لتعود قوة المريض حتى يحتمل الدواء النافع بعده .

الركن الثاني: في إخلاص النية، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَيْرُوٓا إِلَّا لِيَعَبُدُوا الله تعالى: ﴿ وَمَا أَيْرُوٓا إِلَّا لِيَعَبُدُوا الله تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ اللَّذِينَ اللَّهَ عَالَى الله تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ وَالَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

وقال النبي ﷺ: قال الله تعالى: «الإخلاص سرٌّ من سرُّي استودعته قلبَ من أحببتُ من عبادي» (٢). وقال عليه السلام للمعاذ: «أخلص العملَ ، يُجزِكَ القليلُ منه» (٣). وقال عليه السلام : «ما مِنْ عبدٍ يُخلصُ العملَ أربعين يوماً إلا ظهرت ينابيعُ الحكمة من قلبه على لسانه» (٤).

#### [حقيقة الإخلاص في النية]

حقيقة الإخلاص: تجرد الباعث الواحد. ويضادُّه الإشراك، وهو أن يشترك الباعثان، وكل ما يتصور أن يمازجه غيره. فإن صفا عن كل شوب منه يسمى خالصاً.

وقد عرفت أن النية هي الباعث، فمن لا يعمل إلا للرياء فهو مخلص، ومن لا يعمل إلا لله فهــو مخلص، ولكن خُصِّصَ الاســم بأحد الجانبين

- (١) في المخطوطة : (القلوب) بدل النفوس، (وعميت) بدل عييت.
- (٢) رواه البحسن البصري مرسلاً من حديث حذيفة وفي سنده مقال ورواه القشيري في
   الرسالة بسند ضعيف.
  - (٣) أخرجه الديلمي في الفردوس بسند منقطع .
- (٤) أخرجه ابن عدي وأبو نعيم في حلية الأولياء من طريق مكحول وسنده ضعيف، انظر ثمام تخريجه في إتحاف السادة المتقين: ١٩/ ٨٣.

بالعادة، كالإلحاد فإنه ميل، ولكن خُصص بالميل إلى الباطل، وزوال الإخلاص بشوائب الرياء قد ذكرناه، ولكن قد يزول أيضاً بأغراض أخر. فإن الصائم قد يقصد من العبادة أن ينتفع بالحِمْية الصالحة الحاصلة بالصوم. وقد يقصد المُعْتِق أن يتخلص بالعتق من مؤونة العبد وسوء خلقه، والحاج يحج ليصح مزاجه بحركة السفر أو يهرب من مشقة تعهد العيال، أو من إيذاء الأعداء، أو من التبرم (١) بالمقام مع الأهل، والمتعلم يتعلم العلم ليسهل عليه طلب المعاش، أو يكون محروساً بعز العلم عن الظلم، أو يكتب مصحفاً ليجود خطه، أو يحج ماشياً ليخفف مؤونة الكراء، أو يتوضأ ليتنظف، أو يتبرد، أو يغتسل لتطيب رائحته، أو يعتكف ليخفف عليه كراء ليسكن، أو يصوم ليخفف عن نفسه تعب الطبخ وشراء الطعام، أو يتصدق ليدفع عن نفسه إبرام السائل، أو يعود مريضاً ليُعاد إذا مرض. فهذه الأغراض قد تتجرد وقد تشوب قصد العبادة شوباً خفياً، فإذا خطر شيء من الأغراض في الفعل، فقد ذهب الإخلاص، وذلك عسير جداً.

ولذلك قال بعضهم: في إخلاص ساعة نجاة الأبد، ولكن ذلك عزيز، وقال أبو سليمان الداراني: طوبى لمن صحت له خطوة واحدة لا يريد بها إلا الله عـزَّ وجـلٌ، وكان معروف الكرخي يضرب نفسه ويقول: يا نفسي أُخْلِصي تتخلَّصي.

#### [شوائب الإخلاص في النية]

اعلم أن امتزاج هذه الشوائب على مراتب، فإنها قد تغلب، وقد تكون مغمورة، وقد تكون مساوية لقصد العبادة، ولا تمحو أصل الثواب في المباحات.

ومهما بقي شَوْبٌ من إرادة وجه الله عزَّ وجلٌ، فله ثواب بقدر ذلك الشوب، والباقي لا ثواب عليه، فأما إذا كان في العبادة أمر بأن يخلصها لله

<sup>(</sup>١) التضجر.

تعالى، فإن كان الشوب غالباً بطلت العبادة، وإن كان مساوياً أو مغلوباً بطل الإخلاص، ولكن هل يتوقف انعقاد العبادة وحصول أصلها على انتفاء الشوائب كلها؟ فيه نظر أشرنا إليه في الرياء. ويطلب استقصاؤه من كتاب الاحباء:

الركن الثالث: الصدق، وهو كمال الإخلاص، قال الله تعالى: 
﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ الله عَلَيْكُ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]، وقال الله تعالى: 
﴿ وَإَذَكُرُ فِي الْكِلَابِ إِبْرَهِيمُ إِنّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيّاً ﴾ [مريم: ٤١]. وقال النبي عليه الصلاة والسلام: ﴿إِن الرجل ليصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صدّيقاً »(١).

ويكفي بفضيلة الصدق أن يدرك به فضيلة الصدّيقين، واعلم أن للصدق مراتب ستاً من بلغ في جميعها رتبة الكمال استحق اسم الصّدّيق:

أولها: الصدق في القول في جميع الأحوال، ما يتعلق بالماضي والمستقبل والحال. ولهذا الصدق كمالان:

أحدهما: الحذر عن المعاريض أيضاً، فإنه وإن كان صدقاً في نفسه. فيفهم خلاف الحق، والمحذور من الكذب تفهيم خلاف الحق، إذ يكتسب القلب صورة معوجة كاذبة بإزاء كذب اللسان، وإذا مال وجه القلب من الصحة إلى الاعوجاج لم يتجلَّ الحق له على الصحة حتى لا يصدق رؤياء أيضاً. والمعاريض لا توقع في هذا المحذور لأنه صدق في نفسه، لكن توقع في المحذور الثاني، وهو تجهيل المعنى، فلا ينبغي أن يفعل ذلك إلا لغرض صحيح.

وكماله الثاني: أن يرعى الصدق في أقاويله مع الله تعالى، فإذا قال: «وجهت وجهي»، وفي قلبه في تلك الحالة شيء سوى الله عزَّ وجلّ، فهو كاذب، وإذا قال: «إياك نعبد»، وهو مع ذلك عبدٌ للدنيا أو لنفسه أو لغيره لم

الصدق الثاني: في النية، وهو أن يتمحض فيه داعية الخير، فإن كان فيه شوب فقد فات الصدق لله، يقال هذا صادق الحموضة، وصادق الحلاوة، إذا كان مَحْضاً، فيرجع هذا إلى نفس الإخلاص.

والصدق الثالث: في العزم، فإن العبد قد يعزم على التصدق إن رزق مالاً، وعلى العدل إن رزق ولاية، وعزمه تارة يكون مع ضعف وتردد، وتارة يكون جزماً قوياً لا تردد فيه. فالجزم القوي يسمى عزماً صادقاً، كما وجده عمر من نفسه ـ رضي الله عنه ـ حيث قال: لأن أقدَّم فيُضربُ عُنقي أحب إليَّ من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر ـ رضي الله عنه ـ ودرجات عزم الصديقين في القوة قد تتفاوت، وأقصاها أن ينتهي إلى الرضاء بضرب الرقبة دون الحقيقة.

والصدق الرابع: الوفاء بالعزم، فإن النفس قد تسخو بالعزم أولاً، ولكن عند الوفاء ربما تتوانى عن كمال التحقيق، لأن المؤونة في العزم هين وإنما الشدة في تحقيق الإيفاء، ولذلك قال تعالى: ﴿ يَجَالُّ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ اللّهَ عَلَيْتَ فِي اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ لَلّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ فَي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهِمْ إِلَى قوله: ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ لَلْهُ لَلّهُ عَلَيْهُمْ أَلْهُ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٠-٧٧].

الصدق الخامس: في الأعمال، بأن يكون بحيث لا يدل على شيء من الباطن إلا والباطن متصف به ومعناه استواء السريرة والعلانية، فالماشي على هدوء يدل بحكمه على أنه ذو وقار في باطنه، فإن لم يكن كذلك في الباطن والتفت قلبه إلى أن يُخيّل إلى الناس أنه ذو وقار في باطنه فذلك

<sup>(</sup>١) متفق عليه، وأوله: ﴿إِنَّ الصَّدَقُ يَهِدِي إِلَى البَّرِّ. . . ٩٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري وابن ماجه. ولفظ البخاري: «تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة، إن أعطى رضى، وإن لم يعط سخط..».

# الأصل السابع: في التوكُّل

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [إبراهيم: ١٢]، وقال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكُلُواْ إِن كُنْتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلمُتَوَكِّمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ \* ﴾ [الطلاق: ٣]، وقال: ﴿ أَلْيَسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَمُ ﴾ [الزمر ٣٦] وقال: ﴿ إِنَّ اللّهِ لِكَافٍ عَبْدَمُ ﴿ إِلَا مَا مُونِ اللّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَالْبَنْفُواْ عِندَ اللّهِ الرّزْفَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

وقال النبي ﷺ: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خِماصاً وتروح بطاناً» (١). وقال: «من انقطع إلى الله كفاه الله تعالى كل مؤونة، ورزقه من حيث لا يحتسب، ومن انقطع إلى الدنيا وكله الله إليها» (٢). وكان رسول الله إذا أصاب أهله خصاصة قال: «قوموا إلى الصلاة»، ويقول: بهذا أمرني ربي فقال: ﴿ وَأَمْرَ أَهْلُكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَاصَطَيرِ عَلَيْهَ لَا نَتَعَلُكَ رِنْهَا فَعَنُ نُرُدُقُكُ وَالْمَعْقِبَةُ لِلنَّقُوعَ ﴾ [طنه: ١٣٧] (٣).

#### [حقيقة التوكل]

حقيقة التوكل عبارة عن حالة تصدر عن التوحيد، ويظهر أثرها على الأعمال، فهي ثلاثة أركان: المعرفة، والحال، والعمل.

(١) خماصاً: جاثعة، وبطاناً: شبعانة، رواه الترمذي والحاكم وصححاه.

الصدق السادس: \_ وهو أعلى أبوابه \_ الصدق في مقامات الدين، كالحفوف والرجاء والحب والرضاء والتوكل وغيرها، فإن لهذه المقامات أوائل ينطلق الاسم بها<sup>(۲)</sup>، ولها حقائق وغايات. إذ يقال هذا هو الحوف الصادق، وهي الشهوة الصادقة، ولذلك قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِئُونِ الَّذِينَ الصادق، وهي الشهوة الصادقة، ولذلك قال تعالى: ﴿ أُولَيِّكُ هُمُ الْقَكَدِقُونِ اللَّذِينَ ءَامَنُ بِاللّهِ وَالْيُوهِ الْآخِو ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَيِّكُ هُمُ الْقَكَدِقُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَيِّكُ هُمُ الْقَكَدِقُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَيِّكُ اللّهِ وَالْيُوهِ الْآخِو ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَيِّكُ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ فَي اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

\* \* \*

أخرجه الطبراني في الصغير وابن أبي الدنيا ومن طريق البيهقي في الشعب من رواية الحسن عن عمران بن حصين ولم يسمع منه، وقال في مجمع الزوائد: رجاله ثقات إلا إبراهيم بن الأشعث.

 <sup>(</sup>٣) قال العراقي: رواه الطيراني في الأوسط عن محمد بن حمزة عن عبد الله بن سلام وهو جد أبيه فيبعد سماعه منه.

 <sup>(</sup>١) معناه صحيح ولكن قال الإمام العراقي: لم أجده. وقال الزبيدي: رواه الترمذي عن عمر
 رضي الله عنه وضعفه. وأبو نُعيّم في الحلية، إتحاف: ١١٠/١٥٠.

<sup>(</sup>٢) جاء في الإحياء: فإن هذه الأمور لها مبادٍ ينطلق الاسم بظهورها: ٤/٥٦٥.

الركن الأول: المعرفة، وهي الأصل، وأعنى بها التوحيد، فإنه إنما يتوكل على الله من لا يرى فاعلاً سوى الله. وكمال هذه المعرفة يترجمه قولك: ﴿لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير، إذ فيه إيمان بالتوحيد، وكمال القدرة والجود والحكمة التي يستحق بها الحمد. فمن قال ذلك صادقاً مخلصاً فقد تم توحيده، وثبت في قلبه الأصل الذي منه ينبعث حال التوكل، وأعني بالصدق فيه أن يصير معنى القول وصفاً لازماً لذاته، غالباً على قلبه، لا يتسع لتقدير غيره.

## [التوحيد له لبّان وقشران]

هذا التوحيد له لُبَّانٌ وقِشْران، وطبقاته أربع، كاللوز، له لب ثم الدهن لَبُّ لَبُّهُ ، والقشرة العليا قشر قِشره .

(فالقشرة العليا): القول باللسان المجرد وهو إيمان المنافقين.

' (الثانية): الاعتقاد بالقلب جزماً، وهو درجة عوام الخلق، ودرجة المتكلمين، إذ لا يتميزون عن العوام إلا بمعرفة الحيلة في دفع تشويش المبتدعة عن هذه الاعتقادات.

(الثالثة): وهي اللب، أن ينكشف بنور الله عزَّ وجلَّ حقيقة هذا التوحيد وسره بالحقيقة، وذلك بأن يرى الأشياء الكثيرة، ويعلم أنها بجملتها صادرة عن فاعل واحد على الترتيب، وذلك بأن يعرف سلسلة الأسباب وكيفية تسلسلها، وارتباط أول السلسلة بمسبب الأسباب. وصاحب هذا المقام بَعدُ في تفرقةٍ، لأنه يرى الأفعال وكثرتها وارتباطها بالفاعل.

(الرابعة): وهو لب اللب، أن لا يرى في الوجود إلا واحداً أو يعلم أن الموجود بالحقيقة واحد(١)، وإنما الكثرة فيه في حق من تفرق نظره كالذي

يرى من الإنسان مثلاً رجله، ثم يده، ثم وجهه، ثم رأسه، فيغلب عليه كثرته، فإن رأى الإنسان(١١) جملة واحدة لم يخطر بباله الأحاد، بل كان كمدرك الشيء الواحد. فكذلك الموحّد لا يفرق نظره بين السماء والأرض وسائر الموجودات، بل يرى الكل في حكم الشيء الواحد. وهذا له غور، ويستدعي كشفه تطويلاً فاطلبه من كتاب التوحيد والتوكل من كتب الإحياء لتقف على تلويحات منه. والفناء في التوحيد إنما يقع في هذا التوحيد وذلك بأن يصير مستغرقاً بالواحد الحق، حتى لا يلتفت قلبه إلى غيره ولا إلى نفسه، فإن نفسه \_ من حيث هي نفسه \_ غير الله، وإن لم يتحقق له معنى الغيرية بنظر آخر، واعتبار على وجه آخر (٢٠).

- صفاته واحد في أفعاله، أما ما سواه من المخلوقات فوجودها عَرَضيٌّ ممكن، لا يمكن أن يقارن وجودها بوجود الحق سبحانه ولا أن يجعل وجودها مقابل وجود الحق، فهو سبحانه واحد أحد لا ندَّ له ولا ضدَّ ولا شريك ﴿ لَمْ كِلِّدْ وَلَـمْ يُولَـدْ ﴿ لَمْ كُلُّ لَمْ كُفُوا أَحَكُمُ وقد أشرنا إلى ذلك سابقاً.
- (١) قال الإمام في الإحياء (ومثاله الإنسان، وإن كان لا يطابق الغرض ولكنه ينبه في الجملة على كيفية مصير الكثرة في حكم المشاهدة) فهو لم يقصد التطابق من كل وجه بين المثال والممثُّل له، فالإنسان إذا نظرنا إلى إنسانيته وجدناه واحداً، وإذا نظرنا إلى أعضائه وجدنا الكثرة فيه، فكل ما في الكون من مخلوقات لله سبحانه وتعالى، فهي على كثرتها يرى المؤمن أنها ترجم إلى خالق ومكون واحد سبحانه، لا أنها أبعاض أو أجزاء للحق عز وجل ـ تعالى الله عما يقول الواهمون علواً كبيراً \_ في مقابل هذا نرى أن بعض الأمم السابقة كانت تتوهم وجود إلــــه لكل مظهر من مظاهر هذا الكون، فللمطر إلـــــــه، وللنبات إله، وللحرب إله، وهكذا. . . والمؤمن مهما بلغ من مراقي في معرفة الله سبحانه فالحقائق تبقى لديه ثابتة، فالواجب واجب، والممكن ممكن، والمستحيل مستحيل، ولا يمكن أن ينكر في لحظة من اللحظات وجود هذه المكونات (الممكنات) ولكن سطوع أنوار المعرفة على عين البصيرة يجعله يغيب عن ملاحظتها والشعور بها ولا تشهد عين بصيرته إلا الواحد الحق.
- (٢) قال الشيخ ابن تيمية (رحمه الله تعالى): قوأما المعنى الثانى، فهو الفناء عن شهود السوى، وهذا يحصل لكثير من السالكين، فإنهم لفرط انجذاب قلوبهم إلى ذكر الله وعبادته ومحبته، وضعف قلوبهم عن أن تشهد غير ما تعبد وترى غير ما تقصد، لا يخطر بقلوبهم غير الله بل ولا يشعرون به . . ٤ ثم يقول : ﴿ وَالْمَشَايِخُ الصَّالَحُونُ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهم =

<sup>(</sup>١) وهو الحق سبحانه فهو وحده واجب الوجود، ذاتي الوجود، واحد في ذاته واحد في=

#### [التوكل يستدعي توحيد الفعل]

حقيقة التوكل إنما يستدعي توحيد الفعل، ولا يستدعي الفناء في توحيد الذات، بل المتوكل يجوز أن يرى الكثرة والأسباب والمسببات، ولكن ينبغي أن يشاهد ارتباط السلسلة بمُسبّبها.

وما عندي أن ذلك يخفى عليك فيما لا يدخل فيها اختيار الآدميين، فإنك إن رأيت المطرسبباً في النبات، فتعلم أن المطرسخر بوساطة الغيم، والغيم مسخر بوساطة الريح وأبخرة الجبال، وكذلك الجبال جمادات مسخرة إلى أن ينتهي إلى الأول لا محالة. وإن كنت لا تعرف عدد الوسائط فلا يضرك ذلك، وإنما الذي يخفى عليك أفعال الآدميين، فإنك تقول: من أطعمني طعاماً فإنه يطعمني باختياره، إن شاء أعطى، وإن شاء منع، فكيف لا أراه فاعلاً.

وإنما مثلُك في الالتفات إليه مثل النملة، ترى سواد الخط على البياض<sup>(1)</sup> يحصل من حركة القلم. فتضيف ذلك إلى القلم، إذ حدقتها الصغيرة الضعيفة لا تمتد إلى الإصبع، ومنها إلى اليد، ومنها إلى القدرة

يذكرون شيئاً من تجريد التوحيد، وتحقيق إخلاص الدين كله بحيث لا يكون العبد ملتفتاً إلى غير الله ولا ناظراً إلى ما سواه، لا حباً ولا خوفاً منه ولا رجاء له، بل يكون القلب فارغاً من المخلوقات خالياً منها، لا ينظر إليها إلا بنور الله. فبالحق يسمع، وبالحق يبصر، وبالحق يبطش، وبالحق يمشي، فيحبُّ منها ما يحبُه الله، ويبغضُ منها ما يبغضه الله، يوالي منها ما والاه الله، ويعادي منها ما عاداه الله، ويخافُ الله فيها. ولا يخافها في الله، فهذا هو القلب السليمُ الحنيفي الموحدُ المسلمُ المؤمنُ العارفُ الموحدُ . . . ». ويقول: « . . . الفرق الثاني: وهو أن يشهد أن المخلوقات قائمةٌ بالله \_ تعالى \_ مدبرة بأمره، ويشهد كثرتها معدومة بوحدانية الله سبحانه وتعالى، وأنه سبحانه رب بأمره، ويشهد كثرتها معدومة بوحدانية الله سبحانه وتعالى، وأنه سبحانه رب وخوفاً ورجاء واستعانة وتوكلاً على الله وموالاةً فيه ومعاداةً فيه وأمثال ذلك \_ ناظراً إلى الفرق بين الخالق والمخلوق معيزاً بين هذا، وهذا يشهد تفرق المخلوقات وكثرتها مع الفرق بين الخالق والمخلوق معيزاً بين هذا، وهذا يشهد تفرق المخلوقات وكثرتها مع الفرق بين الخالق والمعلوق معيزاً بين هذا، وهذا يشهد تفرق المخلوقات وكثرتها مع الفرق بين الخالق والمعلوق، وخالقه . . . ».

(١) أي على الورق الأبيض.

المحركة لليد، ومنها إلى الإرادة التي القدرة مسخرة لها، ومنها إلى المعرفة التي يتوقف انبعاث الإرادة وانجزامها عليها، ومنها إلى صاحب القدرة والعلم والإرادة، فكذلك أنت تضيف أفعال العباد إلى إرادتهم ومعرفتهم وقدرتهم، إذ ليس يمتد نظرك إلى القلم الذي تنسطر المعرفة به في ألواح القلوب، ومنه إلى الأصابع التي بينها قلوب العباد، ومنها إلى اليد التي بها خمرت طينة آدم، ومنها إلى القدرة التي بها تتحرك اليد لتخمير الطينة [تعالى الله ونقدُّسَ عن الحركة والسكون ولكن التمثيل للتفهيم](١)، ومنها إلى القادر الذي منه يبدو وإليه يعود، وذلك لأنك لا تعرف معنى قول النبي ﷺ: «إن الله خلق آدم على صورته»(٢٠). ولا معنى قوله تعالى في الحديث القدسي: اخَمَّرتُ طينة آدم بيديٌّ (٣). ولا معنى قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْفَلَمِ ﴾ عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَوْ يَنْلَمُ ﴿ كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيْطَنَيٌّ ﴾ [العلق: ٤ ـ ٦] فإنك لا تعلم قلماً إلا من قصب، ولا يداً ولا أصابع إلا من لحوم وعظام، ولا صورة إلا للألوان والأشكال، فإن انكشف لك ذلك علمت أنك إذا رميت ما رميت ولكن الله رمي. حيث سلط عليك دواعي جازمةً، ومعرفةً حاكمةً على القطع، بأن نجاتك في الرمى مثلاً، حتى انبعثت القدرة التي انفرد بخلقها خادمة للإرادة، والمعرفة خادمة بالتسخير والاضطرار، علمت أنك مضطر إلى عين الاختيار، فتفعل إن شئت، ولكن تشاء إذا شاء الله، شئت أم أبيت.

وهذا الآن فيه سر يحرك قاعدة الجبر والاختيار، ويوهم تناقض التوحيد وتكليف الشرع، وقد شرحناه في كتاب التوحيد والتوكل والشكر من كتاب الإحياء، فاطلبه منه إن كنت من أهله.

#### [كيف تثار حالة التوكل؟؟]

لا يكفي الإيمان بتوحيد الفعل والذات في إثارة حالة التوكل، حتى

<sup>(</sup>١) زيادة من المخطوطة (ما بين الحاصرتين).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) قال العراقي: رواه الديلمي في مسند الفردوس بإسناد ضعيف جداً.

ينضاف إليه الإيمان بالرحمة والجود والحكمة، إذ به تحصل الثقة بالركيل الحق، وهو أن يعتقد جزماً أو ينكشف لك بالبصيرة. أن الله ــ تعالى ــ لو خلق الخلائق كلهم على عقل أعقلهم بل على أكمل ما يتصور أن يكون عليه حال العقل، ثم زادهم أضعاف ذلك علماً وحكمة، ثم كشف لهم عواقب الأمور وأطلعهم على أسرار الملكوت، ولطائف الحكمة، ودقائق الخير والشر، ثم أمرهم أن يدبروا الملك والملكوت لما دبروه بأحسن مما هو عليه، ولم يمكنهم أن يزيدوا عليه أو ينقصوا منه جناح بعوضة ، ولم يستصوبوا ألبتة دفع مرض وعيب ونقص وفقر وضر وجهل وكفر، ولا أن يغيروا قسمة الله تعالى من رزق وأجل وقدرة وعجز وطاعة ومعصية، بل شاهدوا جميع ذلك عدلاً محضاً لا جور فيه، وحقاً صرفاً لا نقص فيه، واستقامة تامة لا قصور فيها ولا تفاوت، بل كل ما يرون نقصاً فيرتبط به كمال آخر أعظم منه، وما ظنوه ضوراً فتَحْتَه نفع أعظم منه، لا يتوصل إلى ذلك النفع إلا به. وعلموا قطعاً أن الله تعالى حكيم جواد رحيم، لم يبخل على الخلق أصلاً، ولم يدخر في إصلاحهم أمراً، وهذا الآن بحر آخر في المعرفة، يحرك أمواجه سر القدر الذي مُنِعَ من ذكره المكاشفون، وتحير فيه الأكثرون، ولا يعقله إلا العالمون، ولا يدرك تأويله إلا الراسخون.

وإن حظ العوام أن يعتقدوا أن كل ما يصيبهم لم يكن ليخطئهم وما يخطئهم لم يكن ليخطئهم وأن ذلك واجب الحصول بحكم المشيئة الأزلية، وأنه لا راد لحكمه، ولا مُعَقّب لقضائه، بل كل صغير وكبير مُستَطر (١)، وحصوله بقدر معلوم منتظر، ﴿وَمَا آمَرُنَا إِلّا وَحِدَةٌ كَلَمْجِ الْلَصَرِ ﴾ [القمر: ٥٠].

الركن الثاني: حال التوكل، ومعناه أن تكل أمرك إلى الله عزَّ وجلّ. ويثق به قلبك، وتطمئن بالتفويض إليه نفسك، ولا تلتفت إلى غير الله أصلاً. ويكون مثالك مثال من وكَّل في خصومته في مجلس القاضي من علم أنه

فمن تحققت معرفته بأن الرزق والأجل والخلق والأمر بيدالله تعالى، وهو منفرد به لا شريك له، وأن جود، وحكمته ورحمته لا نهاية لها، ولا يوازيها رحمة غيره وجود، اتكل قلبه بالضرورة عليه، وانقطع نظره عن غيره.

## فإن لم ينقطع فلا يكون ذلك إلا لأحد أمرين:

أحدهما: ضعف اليقين بما ذكرناه، وضعف اليقين، إنما يكون لتطرق شك إليه أو لعدم استيلائه على القلب فهو كشك لا يقين فيه، نعوذ بالله تعالى من ذلك.

الأمر الثاني: أن يكون القلب في الفطرة جباناً ضعيفاً، فالجبن والجرأة فطرتان، والجبن يوجب كون النفس مطيعة لأوهام لا شك في بطلانها، حتى قد يخاف الإنسان أن يبيت مع الميت في فراش، أو بيت، مع علمه بأن الله لا يحييه، وأن قدرته عليه كقدرته على أن يقلب في يده العصاحية، وهو لا يخاف ذلك، بل قد يشبّه العسل بالعَذِرَة، فيتعذر عليه تناوله مع علمه بأنه تشبيه كاذب، وذلك لخور النفس، وطاعة الأوهام، فكما لا يخلو الإنسان عن شيء منه وإن ضعف، فكذلك لا يبعد أن يحصل البقين بالتوحيد بحيث لا يخالجه ريب، ومع ذلك فيفرغ القلب إلى الأسباب.

#### [درجات التوكل]

إذا عرفت أن التوكل عبارة عن حالة القلب في الثقة بالوكيل الحق،

<sup>(</sup>١) مستطر: مكتوب.

<sup>(</sup>١) في المطبوعة: بيته.

وقطع الالتفات إلى غيره، فاعلم، أن فيه ثلاث درجات:

إحداها: ما ذكرناه، وهو كالثقة بالوكيل في الخصومة وبعد اعتقاد كماله في الهداية والقدرة والشفقة.

والثانية: وهي أقوى منها، تضاهي حالة الصبي في ثقته بأمه، وفزعه إليها في كل ما يصيبه، وذلك لثقته بشفقتها وكفالتها. ولكنه في توكله فان عن توكله، فإنه ليس يحصله بفكر وكسب، وإن كان لا يخلو توكله عن نوع إدراك. وأما التوكل على الوكيل بالخصومة، فكالمكتسب بالفكر والنظر.

والثالثة: وهي الأعلى، أن يكون بين يدي الله تعالى كالمبت بين يدي الغاسل، لا كالصبي، فإنه يزعق بأمه ويتعلق بذيلها، بل هذا كالصبي علم أنه وإن لم يزعق بأمه فإنها تطلبه، وإن لم يتعلق بذيلها فهي تحمله، وإن لم يسألها اللبن فهي تبتدئ بإرضاعه، فيكون هذا الشخص في حق الله عزَّ وجلّ ساقط الاختيار، لعلمه بأنه مجرى القدر فلا يبقى فيه متسع لغير الانتظار لما يجري عليه. وهذا المقام يأبى الدعاء والسؤال، ولا يمتنع الدعاء في المقام الثاني، والأول. ويمتنع التدبير في المقام الأخير، ويمتنع في الثاني أيضاً، إلا في التعلق بالوكيل فقط. وفي الأول يمتنع التدبير بالتعلق بغيره، ولا يمتنع بالطريق الذي رسمه الوكيل وسنّه له وأمره به.

الركن الثالث في الأعمال: وقد يظن الجهال أن شرط التوكل ترك الكسب، وترك التداوي، والاستسلام للمهلكات، وذلك خطأ، لأن ذلك حرام في الشرع، والشرع قد أثنى على التوكل، وندب إليه فكيف ينال ذلك بمحظوره.

وتحقيقه: أن سعي العبد لا يعدو أربعة أوجه: وهو جلب ما ليس بموجود من المنفعة، أو حفظ الموجود، أو دفع الضرر كي لا يحصل، أو قطعه كي يزول.

الأول: جلب المنافع، وأسبابه ثلاثة: إما مقطوع به، وإما مظنون ظناً غالباً ظاهراً يوثق به، أو موهوم. أما المقطوع به فمثاله أن لا تمتد اليد إلى

الطعام وهو جائع، ويقول هذا سعي، وأنا متوكل، أو يريد الولد ولا يواقع أهله، أو يريد الزرع، ولا يبثُ البذرَ، وهذا جهل، لأن سنة الله تعالى لا تتغير، وقد عرَّفك أن ارتباط هذه المسببات بهذه الأسباب من السنة التي لا تجد لها تبديلاً.

#### وإنما التوكل فيه بأمرين:

أحدهما: أن تعلم أن اليد والطعام والبذر وقدرة التناول وجميع ذلك من قدرة الله تعالى .

والثاني: أن لا يتكل عليها بقلبه بل على خالقها، وكيف يتكل على اليد وربما يفلج في الحال أو يهلك الطعام؟! وذلك تحقيق قولك لا حول ولا قوة إلا بالله، فالحول هي الحركة، والقوة هي القدرة. فإذا كان هذا حالك، فأنت متوكل وإن سعيت، وأما المظنون فكاستصحاب الزاد في البوادي والأسفار، فليس تركه شرطاً في التوكل، بل هي سنة الأولين، بل يكون الاعتماد على فضل الله تعالى بدفع الشراق، وإبقاء الزاد والحياة، والقدرة على التناول.

وأما الموهومات، فكالاستقصاء في حِيل المعيشة، واستنباط دقائق الأمور فيها وذلك ثمرة الحرص، وقد يحمل على أخذ الشبهة، فكل ذلك يناقض التوكل، والدليل عليه أن النبي على وصف المتوكلين بأنهم لا يكتوون ولا يَشترقون (١)، ولم يصفهم بأنهم لا يسكنون الأمصار، ولا يكتسبون، فما نسبته إلى السبب، كنسبة الرقية والكي فتركهما من شروط التوكل (٢).

الفن الثاني: من تدبير الأسباب الادّخار. فالمتوكل إذا ورث مالاً وادخر لسنة فما فوقها أبطل توكله، وإن قنع بقوت يومه وفرّق الباقي فهو تمام التوكل، وإن ادخر لأربعين يوماً، قال سهل التستري: بطل توكله، ولا

<sup>(</sup>١) روى الشيخان الحديث عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) روى الترمذي قوله ﷺ: قمن اكتوى أو استرقى فقد برئ من التوكل ٤.

18 1 6 18 34

ينال المقام المحمود الذي وعد المتوكلين. وقال الخوّاص: لا يبطل. وانفقوا على أن الزيادة عليه يبطل التوكل إلا إذا كان معيلاً، فله أن يدخر قوت عياله لسنة، كذلك فعل رسول الله ﷺ في حق عياله، وفي حق نفسه كان لا يدخر من غدائه لعشائه (۱۱)، ولا شك أن طول الأمل يناقض التوكل، ومهما قلّت مدة الادخار كانت الرتبة أعظم، ولكن سنة الله تعالى جارية لتكرار الأرزاق عند تكرار السنة. فالادخار لأكثر من سنة غاية الضعف، وليس من التوكل في شيء.

فأما ادخار الكوز وأثاث البيت فذلك جائز، لأن سنة الله تعالى لم تجر بتكرارها كتكرر الأرزاق، ويحتاج إليها في كل وقت، وليس كثوب الشتاء، فإنه لا يحتاج إليه في الصيف، وادخاره على خلاف التوكل، قال النبي على في فقير دُفنَ: "إنه يحشر يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر، ولولا خصلة كان كالشمس الضاحية. كان إذا جاء الشتاء ادخر حلة الصيف لصيفه المستاد المناحية على المناحية المناحية

الفن الثالث: في مباشرة الأسباب الدافعة، كالفرار من السبع، ومن الحدار المائل، ومجرى السيل، ودفع الأمراض بالأدوية، وذلك أيضاً له درجات، فاستنبطها بالقياس إلى ما ذكرناه وقد فسرناه في الإحياء.

#### [متى يكون ترك الادخار محموداً؟]

اعلم أن ترك الادخار محمود لمن غلب يقينه، وقويَ قلبُه، وأما الضعيفُ الذي يضطرب قلبُه، لو لم يدخر لم يتفرغ للعبادة. فالأفضل له أن يدع طريق المتوكلين، ولا يحمّل نفسه ما لا يطيقه، إذ فساد ذلك في حقه أكثر من صلاحه، بل يعالج كل واحد على حسب حاله وقوته.

وقد تنتهي القوة إلى أن يجوز السفر في البوادي من غير زاد، وذلك

لمن يصبر عن الطعام أسبوعاً، ويقنع بالحشيش. فإن ذلك لا يعوزه غالباً في البادية. فأما الضعيف إذا فعل ذلك فهو عاص ملتي نفسه في التهلكة، والقوي إن حبس نفسه في كهف جبل ليس فيه حشيش ولا يجتاز به إنسان، فذلك أيضاً حرام، لأنه خالف سنة الله تعالى في خلقه، وإنما جاز له ذلك في البوادي، لأن سنة الله جارية بأنها لا تخلو عن الحشيش، وقد يجتاز بها الآدميون، فإذا قوي كان هلاكه نادراً، فلم يكن بذلك عاصياً، فله أن يسافر في البادية متكلاً على لطيف صنع الله تعالى، وغير قاصر التفاته على الأسباب الجلية الواضحة، [غير الخارجة عن الشرع](١).

李 华 特

<sup>(</sup>۱) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) قال العراقي: لم أجد له أصلاً، وقال الزبيدي: رواه صاحب القوت بسنده إلى شهر بن حوشب عن أبي أمامة.

<sup>(</sup>١) الزيادة بين الحاصرتين من المخطوطة.

#### [ما معنى كون الشيء محبوباً؟؟]

اعلم أن كل لذيذ محبوب، ومعنى كونه محبوباً ميل النفس إليه. فإن قوي الميل سُمي عشقاً، ومعنى كونه مبغوضاً نَفْرةُ النفس عنه لكونه مؤلماً. فإن قوي البغض والنفرة سمي مقتاً.

واعلم أن الأشياء التي تدركها بحواسك وجميع مشاعرك، إما أن تكون موافقة لك ملائمة، وهو اللذيـذ، أو تكون منافيـة مخالفة، وهو المثلم. أو لا موافقة ولا مخالفة، وهو الذي لا ألم ولا لذة.

وكل لذيذ محبوب، أي للنفس الملتذة به ميل لا محالة إليه.

واعلم أن اللذة تتبع الإدراك، والإدراك إدراكان: ظاهر وباطن.

أما الظاهر فبالحواس الخمس، فلا جرم لذة العين في الصور الجميلة، ولذة الأذن في النغمات الموزونة الطيبة، ولذة الذوق والشم في الطعوم والروائح الملائمة الموافقة، ولذة جملة البدن في ملابسة الناعم اللين، وجملة ذلك محبوبة للنفس، أي للنفس ميل إليها.

وأما الإدراك الباطن، فهو اللطيفة التي محلها القلب، تارة يُعبّر عنها بالعقل، وتارة بالنور، وتارة بالحس السادس. ولا تنظر إلى العبارات فتغلط، بل قال النبي ﷺ: ﴿ حُبّبَ إليّ من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وجُعِلَتُ قرة عيني في الصلاة (١٠). فتعلم أن الطيب والنساء فيهما حظ الشم

#### الأصل الثامن: في المحبة

قال الله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥]، وقال: ﴿ قُلْ إِن كَانَ مَالَوْكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَنْوَابُكُمْ وَكُمْ وَكَالُهُ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٤٢] وقال النبي ﷺ: ﴿ لا يؤمن أحدُكم حتى يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما (١٠). وقال عليه السلام: ﴿ أحبوا الله لما يُغذوكم به من نِعَمِه ، وأحبوني لحب الله عزَّ وجلّ (٢٠). وقال أبو بكر الصديق - رضي الله عنه -: «من فاق حالص محبة الله عزَّ وجلّ منعه ذلك من طلب الدنيا، وأوحشه من جميع البشر». وقال الحسن البصري - رحمة الله عليه -: «من عرف الله - تعالى - أحبه، ومن عرف الدنيا زهد فيها، والمؤمن لا يلهو حتى يغفل، وإذا تفكر حزن».

# [المتكلمون (٢) أنكروا المحبة وأولوها]

اعلم أن أكثر المتكلمين أنكروا محبة الله تعالى وأولوها. وقالوا: لا معنى لها إلا الامتثال لأوامره، وإلا فما لا يشبهه شيء ولا يشبه شيئاً، ولا يناسب طباعنا. فكيف نحبه، وإنما يتصور منا أن نحب من هو من جنسنا، وهؤلاء ميحرومون بجهلهم بحقائق الأمور. وقد كشفنا الغطاء عن هذا في كتاب المحبة (من كتب الإحياء) فطالعها لتصادف منها أسراراً تخلو الكتب عنها، فاقنع في هذا المختصر بتلويحات وإشارات.

<sup>(</sup>۱) تقدم، رواه النسائي عن أنس دون قوله (ثلاث)، ورواه الحاكم بإسناد جيد وضعفه العقيلي. ورواه أحمد في الزهد. قال الحافظ ابن حجر: لفظ (ثلاث) لم تقع في شيء من طرقه وهي تفسد المعنى. قال الزبيدي: (النساء) لأجل كثرة المسلمين ومباهاته بهم يوم القيامة، ونقل عن الطيبي: جيء بالفعل مجهولاً دلالة على أن ذلك لم يكن من جبلته وطبعه، وأنه مجبور على هذا الحب رحمة للعباد ورفقاً بهم، إتحاف: ٢٠/٦. وهذا الحب لا كما يتصور الجاهلون ومن ملأت قلوبهم الشهوات، فحاشاه من ذلك، وإنما هو حب لمصالح دينية وأسرار لا يدركها إلا العالمون، لقد بقي في مكة (٢٨) عاماً لم يتزوج سوى خديجة رضي الله عنها، وهي متقدمة عليه في السن، ولما هاجر إلى المدينة لم يتزوج بكراً سوى عائشة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي وقال حسن غريب. ورواه الطبراني والحاكم والبيهقي، إتحاف: ۳۰۸/۱۲.

<sup>(</sup>٣) علماء الكلام، (علماء العقائد).

وَٱللَّمَسُ وَالبَصِر، والصلاة لا حظ فيها للحواس الخمس، بل للإدراك السادس الذي محله القلب. ولا يدركها من لا قلب له، وإن الله يحول بين المرء وقلبه.

ومن اقتصر من لذته على الحواس الخمس فهو بهيمة، لأن البهيمة تشاركه فيها. وإنما خاصية الإنسان التمييز بالبصيرة الباطنة، ولذة البصور الطاهرة، في الصور الجميلة الظاهرة، ولذة البصيرة الباطنة، في الصور الجميلة الباطنة.

# [ما معنى الصور الجميلة الباطنة؟]

لعلك تقول: ما معنى الصور الجميلة الباطنة؟ فأقول: ما عندي أنك لا تحس من نفسك حب الأنبياء والعلماء والصحابة، ولا تدرك من نفسك تفرقة بين الملك العادل العالم الشجاع الكريم العطوف على الخلق، وبين الظالم الجاهل البخيل الفظ الغليظ.

وما عندي أنك إذا حُكي لك صدق أبي بكر، وسياسة عمر، وسخاوة عثمان، وشجاعة علي رضوان الله عليهم ـ لا تجد في نفسك هزة وارتياحاً وميلاً إلى هؤلاء، وإلى كل موصوف بخلال الكمال من نبي وصِدِّيق وعالم.

وكيف تنكر هذا، وفي الناس من يفتدي بنفسه أرباب المذاهب، ويحمله حبه لهم على البذل بالمال والنفس في الذب عنهم، وتجاوز ذلك حدالعشق.

وأنت تعلم أن حبك لهؤلاء ليس لصورهم الظاهرة، فإنك لم تشاهدها، ولو شاهدتها ربما لم تستحسنها، وإن استحسنت، فلو تشوهت صورهم الظاهرة، وبقيت صفاتهم المعنوية الباطنة، لبقي حبهم.

وإن فتشت عن محبوبك منهم، رجع ـ بعد التفصيل الطويل الذي لا يحتمله هذا الكتاب ـ إلى ثلاث صفات: العلم، والقدرة، والنزاهة عن العيوب.

أما العلم: فكعلمهم بالله وملائكته وكتبه ورسله وعجائب ملكوته ودقائق شريعة أنبيائه.

وأما القدرة: فكقدرتهم على أنفسهم بكسر شهوتها، وحملها على الصراط المستقيم، وقدرتهم على العبادبسياستهم، وإرشادهم إلى الحق.

وأما النزاهة: فبسلامة باطنهم من عيب الجهل والبخل والحسد وخبائث الأخلاق، واجتماع كمال العلم والقدرة مع حسن الأخلاق، هو حسن الباطن، وهي الصورة الباطنة التي لا تدركها البهيمة، ومن في مثل حالها بالبصر الظاهر. ثم إذا أحببت هؤلاء لهذه الصفات، وعلمت أن النبي ي كان أجمع منهم لهذه الخصال، كان حبك له أشد بالضرورة، فارتفع بنظرك الآن من النبي إلى مُؤسِل النبي وخالقه والمتفضل على الخلق ببعثه، لتعلم أن بعثة الأنبياء حسنة من حسناته. ثم انسُبْ قدرة الأنبياء وعلمهم وطهارتهم إلى علم الله سبحانه وقدرته وقدسه، لتعلم أنه لا قدوس سوى الواحد الحق، وأن غيره لا يخلو من عيب ونقص. بل العبودية أعظم أنواع النقص، فأيُّ كمال لمن لا قوام له بنفسه، ولا يملك لنفسه موتاً ولا حياة ولا رزقاً ولا أجلاً؛ وأي علم لمن يشكل عليه صفات باطنة في مرضه وصحته، بل لا يعلم جميع جوارحه الباطنة، وتفصيلها وحكمتها بالتحقيق، فضلاً عن ملكوت السماوات والأرض، وانسب هذا إلى العلم الأزلي [المحيط بجميع الموجودات، ومعلومات لانهاية لها](١). الذي لا يعزُبُ عنه مثقال ذرة في السماوات والأرض، وإلى قدرة خالق السماوات والأرض الذي لا يخرج موجود عن قبضة قدرته في وجوده وبقائه وعدمه، وانسب نزاهته من العيوب إلى قدسه، لتعلم أنه لا قدس ولا قدرة ولا علم إلا للواحد الحق. وإنما لغيره القدرة التي أعطاه، ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]. فانظر الآن هل يمكنك أن تنكر أن هذه الصفات والمحامد محبوبة، أو تنكر أن

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة غير موجودة في المخطوطة.

الموصوف بكمال الجلال هو الله تعالى؟ وانظر كيف تنكر حبه بعد ذلك.

#### [لا تقصر عن الميل إلى المنعم!]

إن قَصُرَتْ بصيرتك عن إدراك الجلال والكمال والميل إلى مطالعته والفرح به والعشق له، فلا تقصر عن الميل إلى المنعم المحسن إليك. ولا تكونن أقل من الكلب، فإنه يحب صاحبه الذي يحسن إليه.

وتأمل هذا في العالم، هل لأحد إحسان إليك سوى الله تعالى؟ وهل لك حظ ولذة وتنعم في شيء وحرص على نعمة، إلا والله سبحانه خالقها ومبديها ومبقيها وخالق الشهوة إليها والتلذذبها؟.

وتفكر في أعضائك ولطف صنع الله تعالى بك فيها، لتحبه بإحسانه إليك، فتكون من عوام الخلق إن لم تقدر أن تحبه لجماله وجلاله وكماله، كما تحبه الملائكة لذلك. وامتثل قوله عليه الصلاة والسلام: «أحبُّوا الله تعالى لما يغذوكم به من نِعَمِهِ وأحبوني لحب الله (۱). وعند هذا تكون كالعبد السوء، يحب ويعمل للأجرة والنفقة، فلا جرم يزيد حبك وينقص بزيادة الإحسان ونقصانه، وذلك ضعيف جداً.

بل الكمال من يحب الله لجلاله وجماله ومحامد صفاته التي لا يتصور أن يشارَك فيها، ولذلك أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: "إن أودًا الأودّاء إليَّ من عبدني بغير نوال، لكن ليعطي الربوبية حقها». وفي الزبور: "من أظلم ممن عبدني لجنة أو نار، لو لم أخلق جنة ولا ناراً، ألم أكن أهلاً أن أطاع وأعبد؟» ومر عيسى ـ عليه السلام ـ بطائفة من العُبَّاد وقد تخلوا للعبادة، وقالوا نخاف النار ونرجو الجنة، فقال: مخلوقاً خفتم، ومخلوقاً رجوتم، ومر بقوم آخرين كذلك، فقالوا: نعبده حباً له وتعظيماً لجلاله، فقال: أنتم أولياء الله حقاً، ومعكم أمرت أن أقيم.

(١) تقدم، أخرجه الترمذي وقال: حسن غريب.

العارف لا يحب إلا الله تعالى، فإن أحبَّ غيره فيحبه لله عزَّ وجلَّ، إذ قد يحبُّ المحبُّ عبدَ المحبوبِ وأقاربه وبلده وثيابه وصنعته وتصنيفه، وكل ما هو منه وإليه نسبته.

وكل ما في الوجود صنع الله عزَّ وجلّ وتصنيفه. وكل الخلق عباد الله تعالى. فإن أحب الرسول أحبه لأنه رسول محبوبه وحبيبه، وإن أحب الصحابة فلأنهم محبوبه وعبيده والمواظبون على طاعته.

وإن أحب طعاماً فلأنه يقوي مركبه الذي به يصل إلى محبوبه، وأعني البدن، وإن أحب الدنيا فلأنها زاده إلى محبوبه، وإن أحب النظر إلى الأزهار والأنهار والأنوار والصور الجميلة، فلأنها صنعة محبوبه، وهي دلالات على جماله وجلاله، ومُذكِّرات لصفات المحامد التي هي المحبوبة في ذاتها. وإن أحب المحسن إليه والمعلم إياه علوم الدين، فيحبه لأنه واسطة بينه وبين محبوبه في إيصال علمه وحكمته إليه، ويعلم أنه الذي قيَّضه لتعليمه وإرشاده، والإنفاق عليه من ماله. وأنه لولا تسليط الدواعي إليه واضطراره بسلسلة البواعث والأغراض إلى إرشاده والإنفاق عليه لما فعله.

وأعظم الخلق إحساناً علينا رسول الله ﷺ ولله المنّة والفضل بخلقه وبعثه. كما قال: ﴿ هُو اَلّذِى بَعَثَ فِى الْأُمّتِيْتِنَ رَسُولًا مِنْهُمٌ يَشَلُواْ عَلَيْهِمْ وَايَذِهِم وَيُؤَلِّكُمِهُمُ الْكِنْبُ وَالْحِكُمَة ﴾ [الجمعة: ٢]. فما الرسول إلا عبد مسخر مبعوث، محمول على تبليغ الرسالة بالاضطرار. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِنّكَ لا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ اللهُ يَهْدِى مَن يَشَاء ﴾ [القصص: ٥٦]. وتأمّل سورة النصر وقوله تعالى: ﴿ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ اَفُولَجا ﴿ فَسَرَة النظارة وقال: إذا رأيت عباد الله يدخلون في دين الله فقل بحمد الله لا بحمدي، وهو معنى التسبيح بحمد ربه. فإن التفت قلبك إلى نفسك وسعيك

#### [لذة العارف في الدنيا]

اعلم أنَّ لذة العارفِ في الدنيا من مطالعةِ جمالِ الحضرةِ الربوبية، أعظم من كل لذة يتصور أن يكون في الدنيا سواها، وذلك لأن اللذة على قدر الشهوة. وقوة الشهوة على قدر الملاءمة والموافقة مع المشتهى.

وكما أن أوفق الأشياء للأبدان الأغذية، فأوفق الأشياء للقلوب المعرفة. فالمعرفة غذاء القلب، وأعني بالقلب الروح الرباني الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَقِ ﴾ [الإسراء: ٨٥]، وقال تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِ ﴾ [الحجر: ٢٩] فأضافه إلى نفسه. وهذا الروح لا يكون للبهائم، ولمن هو في مثل حالها من الإنس، بل يختص به الأنبياء والأولياء ولذلك قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِناً مَا كُنتَ نَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلا الإيمانُ وَلَيْكِن جَعَلْنَهُ نُولاً نَهْدِي مِن فَشَاهُ مِنْ عِبَادِناً ﴾ [الشورى: ٢٥].

فالمعرفة أوفق الأشياء لهذه الروح، لأن الأوفق لكل شيء خاصيته. فالصوت الطبب لا يوافق البصر، لأنه ليس من خاصيته، وخاصية الروح الإنساني معرفة الحقائق، وكلما كان المعلوم أشرف، كان العلم به ألذ. ولا أشرف من الله تعالى، ولا أجلَّ منه، فمعرفته ومعرفة صفاته وذاته وعجائب ملكه وملكوته ألدُّ الأشياء عند القلب، لأن شهوة ذلك أشد الشهوات، ولذلك تخلق آخراً بعد سائر الشهوات، وكل شهوة تأخرت فهي أقوى مما قلها.

فأول ما يخلق شهرة الطعام، ثم يخلق له شهرة الوقاع، فيترك شهوة الطعام لأجله، ويستحقر فيه شهرة الطعام، ثم يخلق له شهرة الرئاسة والجاه والغلبة، ويستحقر فيها شهوة المنكح والمطعم. ثم يخلق له شهوة المعرفة التي هي استيلاء على كل الموجودات، فيستحقر فيها الجاه والرياسة، وهي آخر شهوات الدنيا وأقواها.

وكما أن الصبي ينكر شهوة الوقاع، ويتعجب ممن يتحمل مؤونة

فاستغفره ليتوب عليك، واعلم أنه ليس لك من الأمر شيء. ومن ههنا نظر عمر \_ رضي الله عنه \_ حيث وصل كتاب خالد بعد فتح فتَحه (١): قمن خالد سيف الله المسلول على المشركين إلى أبي بكر أمير المؤمنين، فقال: إن نصرَ الله المسلمين نظر خالد إلى تلقيب نفسه، وتسميتها سيفاً مسلولاً على المشركين. ولو لاحظ الحق كما هو لعلم أن ليس ذلك بسيفه، ولكن له تعالى سر في إرادته بنصرة الإسلام، فينصره بخطرة واحدة، وهو خاطر رعب يلقيه في قلب كافر فينهزم، وينظر إليه غيره فينهزم وتعم الهزيمة فيظن خالد ومن هو في مثل حاله أنه أعلى كلمة الإسلام بصرامته وحدة سيفه (٢). ويطلع عمر \_ رضي الله عنه \_ ومن هو في مثل حاله من الصديقين والأولياء على حقيقة الحال، ويعلم حاجة خالد إلى الاستغفار، وأن يسبح بحمد ربه إذا رأى ذلك كما أمر به رسول الله عليه .

## فإذاً لا موجب للمحبة إلا أمران:

أحدهما: الإحسان. والآخر: غاية الجلال والجمال بكمال الجود والحكمة والعلم والقدرة والتقديس من العيب والنقص. ولا إحسان إلا منه، ولا جلال ولا جمال ولا قدس إلا له، فكل ما في العالم من حسن وإحسان، فهو حسنة من حسنات جوده، يسوقها إلى عباده بخطرة واحدة يخلقها في قلب المحسن، فكل ما في العالم من صور مليحة، وهيئة جميلة تدرك بعين أو سمع أو شم، فأثر من آثار قدرته، وهي بعض معاني جماله وجلاله. فليت شعري: من عرف هذا بالمشاهدة المحققة والبرهان القاطع، كيف يُتصور أن يلتفت إلى غير الله تعالى، أو يحب غير الله عزً وجلًا؟.

<sup>(</sup>١) بعد فتح اليمامة.

<sup>(</sup>٢) أورد الإمام الغزائي هذه الفقرة ليدل على تفاوت الصحابة رضي الله عنهم في العلم والمعرفة، ومع رؤية خالد رضي الله عنه دوره في إعلاء كلمة الله، وهو موقن أن النصر من عندالله تعالى.

#### [لذة النظر إلى وجه الله الكريم]

هذه المعرفة وإن عظمت لذتها، فلا نسبة لها إلى لذة النظر إلى وجه الله الكريم في الدار الآخرة. وذلك لا يتصور في الدنيا لسر لا يمكن الآن كشفه.

ولا ينبغي أن تفهم من النظر ما يفهمه العوام والمتكلمون، فيحتاج في تقديره إلى جهة ومقابلة. فذلك من نظر مَنْ أقعده القصور في بحبوحة عالم الشهادة، حتى لم يجاوز المحسوسات التي هي مدركات البهائم.

لكن ينبغي أن تفهم أن الحضرة الربوبية، تنطبع صورتها وترتيبها العجيب على ما هو عليه من البهاء والعظمة والجلال والمجد في قلب العارف، كما تنطبع مثلاً صورة العالم المحسوس في حواسك، فكأنك تنظر إليه وإن غمضت عينيك. فإن فتحت العين، وجدت الصورة المبصرة مثل الصورة المتخيلة قبل فتح العين لا تخالفها في شيء، إلا أن الإبصار في غاية الوضوح بالنسبة إلى التخيل، وكذلك ينبغي أن تعلم أن في إدراك ما لا يدخل

في الخيال والحس أيضاً في درجتين متفاوتتين في الوضوح غاية التفاوت. ونسبة الثانية إلى الأولى كنسبة الإبصار إلى التخيل، فتكون الثانية غاية الكشف، فيسمى لذلك مشاهدة ورؤية.

والرؤية لم تُسمَّ رؤية لأنها في العين، إذ لو خلقت في الجبهة لكانت رؤية بل لأنها غاية الكشف، فكما أن تغميض الأجفان حجاب عن غاية الكشف في المبصر، فكدورة الشهوات وشواغل هذا القالب المظلم حجاب عن غاية المشاهدة. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ لَن تَرَيْفِ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. وقال تعالى: ﴿ لاَ تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]. فإذا ارتفع هذا الحجاب بعد الموت انقلبت المعرفة بعينها مشاهدة، ويكون مشاهدة كل واحد على قدر معرفته، ولذلك تزيد لذة أولياء الله سبحانه في النظر على لذة غيرهم، (ويتجلّى الله تعالى لأبي بكر \_ رضي الله عنه \_ خاصة، ويتجلى غيرهم، (ويتجلّى الله تعالى لأبي بكر \_ رضي الله عنه \_ خاصة، ويتجلى للناس عامة)(١٠). وكذلك لا يراه إلا العارفون. لأن المعرفة بِذُرُ النظر(٢)، بل هي التي تنقلب مشاهدة، كما ينقلب التخيل إبصاراً، فلذلك لا يقتضي مقابلة وجهة.

وسر هذا طويل، فاطلبه من كتاب المحبة في الإحياء.

#### [لذة النظر أعظم من لذة المعرفة]

لو كان معشوقك وأنت تراه من وراء ستر رقيق في وقت الإسفار وفي حالة ضعف الضوء، وفي حالة اجتمع عليك تحت ثوبك عقارب وزنابير تلدغك وتشغلك، فلا يخفى أن لذتك من مشاهدة معشوقك تضعف.

<sup>(</sup>۱) أورده في الإحياء من قول النبي ﷺ. وقال العراقي: رواه ابن عدي من حديث جابر، وقال: باطل بهذا الإسناد. وفي الميزان للذهبي: أن الدارقطني رواه عن المحاملي عن علي بن عبدة. وعلي بن عبدة كان يضع الحديث. ورواه ابن هساكر وابن الجوزي في الموضوعات. (إتحاف: ٢٧٨/١٢).

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: بدء النظر.

فلو أشرقت الشمس دفعة واحدة فارتفع الستر الرقيق، وانصرفت عنك العقارب والزنابير، وهجم عليك العشق المفرط البليغ، فلا نسبة لهذه اللذة العظيمة التي تحصل الآن إلى ما كان قبل ذلك، وكذلك فافهم أنه لا نسبة للذة النظر إلى لذة المعرفة بل هي أعظم منها كثيراً. والستر الرقيق قالبك. والعقارب شواغل الدنيا وغمومها وشهواتها، وهجوم العشق شدة الشهوة لانقطاع المضعفات والمنغصات عنها، وإشراق الشمس هو استعداد حدقة القلب لاحتمال تمام التجلي، فإنها في هذه الحياة لا يحتمل بصر الخفاش نور الشمس.

#### [لماذا ضعفت شهوة معرفة الله تعالى؟]

إنما ضعفت شهوة معرفة الله تعالى لزحمة سائر الشهوات، وإنما خفيت معرفة الله تعالى مع جلائها لشدة ظهورها.

ومثاله: أنك تعلم أن أظهرَ الأشياء المحسوسات، ومنها المبصرات، ومنها النور الذي به يظهر كل الأشياء. ثم لو كانت الشمس دائمة لا تغيب ولا يقع لها ظل، لكنت لا تعرف وجود النور، وكنت تنظر إلى الألوان فلا ترى إلا الحمرة والسواد والبياض.

فأما النور فلا تدركه إلا بأن تغيب الشمس، أو يقع لها حجاب بما له ظل، فتدرك \_ باختلاف الأحوال بين الظلمة والضياء \_ أن النور شيء آخر، يعرض للألوان فتصير مُبْصَرة.

ولو تصور لله سبحانه غيبة، أو لأنوار قدرته حجاب عن بعض الأشياء لأدركت من التفاوت ما يضطر معه إلى المعرفة، ولكن الموجودات كلها، لمّا تساوت في الشهادة لخالقها بالوحدانية من غير تفاوت، خفي الأمر لشدة جلائه. ولو تصور انقطاع أنوار قدرته عن السماوات والأرض، لانهدمت وانمحقت وأدرك في الحال من التفاوت ما يضطر إلى المعرفة بالقدرة والقادر.

وهذا مثال ما ذكرناه، وتحته أسرار، وفيه مواقع غلط، فاجتهد،

لعلك تقف على أسراره، ولا يريبك في مواقع غلطه، فمنه غلط من قال: إنه في كل مكان، وكل من نسبه إلى مكان، أو جهة فقد زلَّ فضلَّ، ورجع غاية نظره إلى التصرف في محسوسات البهائم، ولم يجاوز الأجسام وعلائقها. وأول درجات الإيمان مجاوزتها، فبه يصير الإنسان إنساناً فضلاً عن أن يصير مؤمناً.

#### [للمحبة علامات كثيرة]

اعلم أن للمحبة علامات كثيرة، يطول إحصاؤها.

ومن علاماتها: تقديم أوامر الله تعالى على هوى النفس، والتوقي بالورع، ورعاية حدود الشرع. ومن علاماتها الشوق إلى لقاء الله، والخلو عن كراهية الموت إلا من حيث يتشوق إلى زيادة المعرفة، فإن لذة المشاهدة بقدْرِ كمال المعرفة، فإنها بِذْرُ المشاهدة، فتختلف لا محالة باختلافها.

ومن علاماتها الرضاء بالقضاء بمواقع قدر الله عزَّ وجلٌ، فلنذكر معنى الرضاء حتى لا يغتر الإنسان بما يصادف في نفسه من خطرات تخطر، فيظن أنها حقيقة الحب لله تعالى، فإن ذلك عزيز جداً.

\* \* \*

وأوحى الله سبحانه إلى داود عليه السلام: ياداود تريد وأريد، وإنما يكون ما أريد، فإن سلَّمت لما أريد كفيتك ما تريد، وإن لم تسلَّم لما اريد أتعبتك فيما تريد، ثم لا يكون إلا ما أريد.

#### [كيف يتصور الرضا؟؟]

قد أنكر الرضاء جماعة وقالوا: لا يتصور الرضاء بما يخالف الهوى، وإنما يتصور الصبر فقط، وإنما أثوا من إنكار المحبة [ونحن نحققها، وعلامتها الرضاء بالبلاء، وبما يخالف الطبع والهوى، وذلك يتصور من ثلاثة أوجه](1):

أحدها: أن يدهشه مشاهدة الحب وإفراطها عن الإحساس بالألم، وذلك مشاهد في حب المخلوقين، وفي غلبة الشهوة والغضب، حتى أن الغضبان تصيبه الجراحة فلا يحس بها في الوقت، وحتى أن الحريص تصيبه شوكة في رجله فلا يحس بها، ثم إذا سكن غضبه، وظفر بمراده، عظم ألمه، وإذا تُصور أن ينغمر ألم يسير بحب يسير، تُصور أن ينغمر ألم كثير بحب قوي بالغ، فإن كل واحد من الحب والألم \_ يقبل الزيادة والشدة. ومهما تصور مثل هذا في عشق يرجع إلى الميل إلى صورة مركبة من لحم ودم مشحونة بالأقذار والخبائث. وإنما يُدركُ بعين ظاهرة يغلب الغلط عليها، حتى قد ترى الكبير صغيراً، والبعيد قريباً، والقبيح جميلاً.

فكيف لا يتصور بالإدراك جمال الحضرة الربوبية، والجلال الأزلي الأبدي، الذي لا يتصور انقطاعه ونقصانه المدرك بالبصيرة الباطنة، التي هي أصدق وأوضح عند أهلها من البصر الظاهر؟ ومن هذا الأصل قال المجنيد ـ رحمه الله ـ: هل يجد المحب ألم البلاء؟ قال: لا وإن ضرب بالسيف؟ قال: لا وإن ضرب بالسيف

قال الله تعالى: ﴿ رَّضِي اللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ ﴾ [المائدة: ١١٩].

وقال ﷺ: "إذا أحبّ الله عبداً ابتلاه، فإن صبر اجتباه، وإن رضى اصطفاه»(۱)، وقال ﷺ: "اعبد الله تعالى بالرضاء، فإن لم تستطع ففي الصبر على ما تكره خير كثير "(۲)، وقال ﷺ لطائفة: "ما أنتم؟ فقالوا: مؤمنون، فقال: وما علامة إيمانكم؟ فقالوا: نصبرُ على البلاء ونشكرُ عند الرخاء، ونرضى بمواقع القضاء. فقال: مؤمنون ورب الكعبة». وفي رواية أنه قال: «حكماء علماء كادوا من فقههم أن يكونوا أنبياء»(۱) ومما أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: ما لأوليائي والهم بالدنيا، إن الهم يُذهبُ حلاوة مناجاتي من قلوبهم، إن محبتي من أوليائي أن يكونوا روحانيين لا يغتمون. وقال ﷺ: "قال الله تعالى: أنا الله لا إلله إلا أنا، فمن لم يصبر على بلائي، ولم يرض بقضائي، فليطلب رباً سواي»(۱)، وقال عليه الصلاة والسلام: قال الله تعالى: "خلقتُ الخير، وخلقتُ له أهلاً، وخلقتُ الشرّ، وخلقتُ له أهلاً، فطوبى لمن خلقتُهُ للخير، ويسرتُهُ على يديه، وويلٌ المن خلقتُهُ للمنز، ويسرتُه على يديه، وويلٌ لمن خلقتُهُ للمنز، ويسرتُه ويل لمن قال: لِمَ لمن خلقتُهُ للمنز، ويسرتُه ويل لمن قال: لِمَ لمن خلقتُهُ للمنز، ويسرتُه ويل لمن قال: لِمَ ويل من خلقتُهُ للمنز، ويسرتُه ألمن قال: لِمَ ويل من خلقتُهُ المنز، ويسرتُه ألمن قال: لِمَ ويل من خلقتُهُ المنز، ويسرتُ الشرّ على يديه، وويل ثم ويل لمن قال: لِمَ وكيف؟)"(٥).

<sup>(</sup>١) ما بين الحاصرتين في المخطوطة: «ونحن نحقق لك أن الرضا بالبلاء وبما يخالف الطبع والهوى، يتصور من ثلاثة أوجه: ٤ . اهـ.

<sup>(</sup>١) قال العراقي: أخرجه الطبراني، وذكره صاحب الفردوس من حديث علي بن أبي طالب، ولم يخرجه ولده في مسئده.

 <sup>(</sup>٢) قال العراقي: رواه الترمذي عن ابن عباس. وأخرجه الطبراني، وأبو نعيم في الحلية في حديث طويل، وذكره الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية عن أبي نعيم والحافظ الجويني.

أخرجه الطبراني في الأوسط من رواية يوسف بن ميمون وهو منكر الحديث.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير وابن حبان في الضعفاء. وإسناده ضعيف.

أخرجه ابن شاهين بإسناد ضعيف، والطبراني عن ابن عباس، وسنده ضعيف.

سبعين ضربة، ضربة على ضربة. وقال بعضهم أحببت كل شيء لحبه، حتى لو أحبّ النار أحببت الدخول في النار.

وقال عمر بن عبد العزيز ـ رحمه الله ـ ما بقي لي فرح إلا في مواقع قدر الله تعالى. وضاع لبعض الصوفية ولد صغير ثلاثة أيام، فقيلَ له: لو سألت الله تعالى أن يرده عليك؛ فقال: اعتراضي عليه فيما قضى أشد علي من ذهاب ولدي.

الوجه الثاني من الرضاء: أن يحس بالألم ويكرهه بالطبع، ولكن يرضى به بعقله وإيمانه، لمعرفته بجزالة الثواب على البلاء كما يرضى المريض بألم الفصد، وشرب الدواء، لعلمه بأنه سبب الشفاء، حتى إنه ليفرح بمن يُهدي إليه الدواء، وإن كان بشعاً. وكذلك يرضى التاجر بمشقة السفر وهو خلاف طبعه. وهذا أيضاً يشاهد مثله في الأعراض الدنيوية. فكيف ينكر في السعادة الأخروية؟ وروي أن امرأة - فَتْح الموصلي الأنصاري - عثرَتْ، فانقطع ظفرها فضحكت، فقيل لها: أما تجدين ألم الرجع؟ فقالت: إن لذة ثوابه أزالت عن قلبي مرارة وجعه.

فإذاً من أيقن أن ثواب البلاء أعظم مما يقاسيه، لم يبْعُدُ أن يرضي به.

الوجه الثالث: أن يعتقد أن لله تعالى تحت كل أعجوبة لطيفة بل لطائف، وذلك يُخرجُ عن قلبه الاعتراض بد (لم) و (كيف؟) حتى لا يتعجب مما يجري على العالم مما يظنه الجاهل تشويشاً واضطراباً، وميلاً عن الاستقامة، ويعلم أن تعجبه كتعجب موسى من الخضر عليهما السلام لما خرق سفينة الأيتام، وقتل الغلام، وأعاد بناء الجدار، كما في سورة (الكهف). فلما كشف الخضر عن السر الذي أطلع عليه، سقط تعجبه، وكان تعجبه بناء على ما أخفي عنه من تلك الأسرار. وكذلك أفعال الله تعالى.

مثاله: ما حكي عن رجل من الراضين أنه كان يقول في كل ما يصيبه:

والخير (١) فيما قدَّره الله تعالى وكان في بادية ومعه أهله، وليس له إلا حمار يحمل عليه خباءه، وكلب يحرسهم، وديك يوقظهم. فجاء ثعلب وأخذ الديك فحزن أهله فقال: خيرة، وجاء ذئب وقتل الحمار، فحزن أهله فقال: خيرة. ثم أصيب الكلب فمات، فقال: خيرة، فتعجب أهله من ذلك، حتى أصبحوا وقد سبي مَنْ حولهم، واستُرِقَّ أولادهم، وكان قد عُرف مكانهم بصوت الديك، ومكان بعضهم بنباح الكلب، ومكان بعضهم بنهيق الحمار. فقال: قد رأيتم أن الخيرة فيما قدره الله سبحانه، فلو لم يهلكهم الله عزَّ وجلّ لهلكتم وهلكنا.

وروي أن نبياً كان يتعبد في جبل، وكان بالقرب منه عين، فاجتاز بها فارس وشرب، ونسي عندها صرة فيها ألف دينار، وجاء آخر فأخذ الصرة، ثم جاء رجل فقير على ظهره حزمة حطب، فشرب واستلقى ليستريح، فرجع الفارس في طلب الصرة فلم يرها، فأخذ الفقير فطالبه وعذبه فلم يجد عنده فقتله. فقال النبي: إلنهي ما هذا؟ الذي أخذ الصرة ظالم آخر، وسلطت هذا الظالم على الفقير حتى قتله: فأوحى الله إليه: اشتغل بعبادتك، فليس معرفة أسرار الملك من شأنك، إن هذا الفقير كان قد قتل أبا الفارس فمكنته من القصاص، وإن أبا الفارس كان قد أخذ ألف دينار من مال آخذ الصرة، فرددته إليه من تُركتِه.

فمن أيقن بأمثال هذه الأسرار لم يتعجب من أفعال الله تعالى، وتعجب من جهل نفسه. ولم يقل: لِمَ؟ وكيف؟ فرضي بما دبره الله في ملكوته.

وههنا وجوه أربعة تتشعب عن محض المعرفة بكمال الجود والحكمة، وبكيفية ترتيب الأسباب المتوجهة إلى المسببات، ومعرفة القضاء الأول الذي هو سبب ظهور تفاصيل القضاء. وأنها رتبت على أكمل الوجوه وأحسنها. وليس في

<sup>(</sup>١) في المخطوطة: الخيَرة.

الإمكان أحسن منها وأكمل (١). ولوكان واذَّخِر، لكان بخلاً لا جوداً (٢)، أو عجزاً يناقض القدرة، وينطوي تحت ذلك معرفة سر القدر، وكما أن من أيقن ذلك، لم ينطو ضميره إلا على الرضا بكل ما يجري من الله، وشرح ذلك يطول، ولا رخصة فيه أيضاً فلنتجاوزه.

### [كيف أجمع بين الرضا بالقضاء وبغض أهل الكفر؟؟]

لعلك تقول: كيف أجمع بين الرضا بقضاء الله تعالى وبين بغض أهل الكفر والعصيان. وقد تُعبَّدتُ به شرعاً، وذلك مراد الله تعالى فيهم؟.

فاعلم أن طائفة من الضعفاء ظنوا أن ترك الأمر بالمعروف من جملة الرضا بالقضاء، وسمَّوه حسن الخلق، وهو جهل محض، بل عليك أن ترضى وأن تكره جميعاً.

والرضا والكراهية يتضادان إذا تواردا على شيء واحد من وجه واحد، ولا يتناقض أن يُقتل عدوك الذي هو عدوّ عدوك أيضاً، فترضاه من حيث إنه عدو عدوك. فكذلك للمعصية وجهان:

وجه إلى الله تعالى من حيث إنها بقضائه ومشيئته، فهو من هذا الوجه مرضيٌّ به .

ووجه إلى العاصي من حيث إنه صفته وكسبه، وعلامة كونه ممقوتاً من الله تعالى، فهو من هذا الوجه مكروه.

وقد تعبَّدك الله تعالى يبغض من يبغضه من المخالفين لأمره، فعليك بما تعبدك به والامتثال له. ولو قال لك محبوبك إني أريد أن أمتحن حبك

بأن أضرب عبدي وأرهقه إلى أن يشتمني فمن أبغضه فهو محبي ومن أحبه فهو عدوي، فيمكنك أن تبغض عبده إذا شتمه، مع أنك تعلم أنه الذي اضطره إلى الشتم، وكان ذلك مراده منه، فيقول: أما فعله في الشتم فإني أرضى به من حيث إنه تدبيرك في عبدك، ومرادك ممن أردت إبعاده، وأما شتمه من حيث هو صفته وعلامة عداوته، فإني أبغضه لأني أحبك، فأبغض لا محالة من عليه علامة عداوتك، وهذه دقيقة زلَّ فيها الضعفاء، فلذلك يتهافتون فيها.

#### [الجمع بين الرضا بالقضاء والأخذ بالأسباب]

كذلك ينبغي أن لا تظن أن معنى الرضا بالقضاء ترك الدعاء، ولا ترك التداوي، ولا ترك السهم الذي أرسل إليك حتى يصيبك، مع قدرتك على دفعه بالترس، بل تعبدك الله عزَّ وجلِّ بالدعاء، ليستخرج به من قلبك صفاء الذكر، وخشوع القلب ورقته، لتستعد به لقبول الألطاف والأنوار، فمن جملة الرضا بقضائه، أن يُتوصَّلَ إلى محبوباته بمباشرة ما جعله سبباً له، بل ترك الأسباب مخالفة لمحبوبه ومناقضة لرضاه. فليس من الرضاء للعطشان أن لا يمد اليد إلى الماء البارد، زاعماً أنه رضي بالعطش الذي هو من قضاء الله تعالى، بل من قضاء الله تعالى ومحبته أن يزال العطش بالماء.

فليس في الرضا بالقضاء ما يوجب الخروج عن حدود الشرع، ورعاية سنة الله تعالى أصلاً، بل معناه ترك الاعتراض على الله عزَّ وجلَّ إظهاراً وإضماراً، مع بذل الجهد في التوصل إلى محاب الله تعالى من عباده. وذلك بحفظ الأوامر وترك النواهي [على مقتضى الشرع الشريف](١).

李 李 赫

<sup>(</sup>١) الفهم الصحيح للعبارة التي أشكلت على بعض العلماء أن نقول: ليس في الإمكان (أي عالم الإمكان) وهو جميع ما في الكون، أحسن منها، لأنه سبق بها العلم وخصصتها الإرادة على ما هي عليه فلا يظهر في العالم أو الكون غيرها لاستحالة تخلفها.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة: بخلاً يناقض الجود.

<sup>(</sup>١) ما بين الحاصرتين: زيادة من المخطوطة .

# الأصل العاشر: في ذكر الموت وحقيقته وأصناف العقوبات الروحانية

اعلم أن المقامات التسع التي ذكرناها ليست هي على رتبة واحدة، بل بعضها مقصود لذاتها، كالمحبة والرضا، فإنها أعلى المقامات، وبعضها مطلوبة لغيرها، كالتوبة والزهد والخوف والصبر. إذ التوبة: رجوع عن طريق البعد، للإقبال على طريق القرب.

والزهد: ترك الشواغل عن القرب.

والخوف: سوط يسوق إلى ترك الشواغل.

والصبر: جهاد مع الشهوات القاطعة لطريق القرب، وكل ذلك غير مطلوب لذاته، بل المطلوب القرب، وذلك بالمعرفة والمحبة، فإنها مطلوبة لذاتها لا لغيرها، ولكن لا يتم ذلك إلا بقطع حب غير الله تعالى عن القلب، فاحتيج إلى الخوف والصبر والزهد لذلك. ومن الأمور العظيمة النفع فيه (ذكر الموت)، فلذلك أوردناه، ولذلك عظم الشرع ثواب ذكره، إذ به يتنغص حب الدنيا، وتنقطع علاقة القلب عنها. قال الله تعالى: ﴿ قُلَّ إِنَّ الْمَوْتَ اللّذِي تَهْرُونِ مَن مِنْهُ فَإِنَّامُ مُلْتَقِيكُمْ ﴾ [الجمعة: ٨]، وقال الله الله وقال الله الله الله الله الله عنها عنها من ذكر هاذم اللذات (١٠)، وقال عليه السلام: «من كره لقاء الله كره الله لقاءه (١) وقالت عائشة \_ رضي الله عنها \_: يارسول الله هل يُحشرُ مع الشهداء أحد؟ قال: «نعم، من يذكر الموت في اليوم والليلة عشرين مرة (١))

ومر رسول الله ﷺ بمجلس وقد استعلاه الضحك، فقال رسول الله ﷺ: «شوبوا مجلسكم بذكر مكذر اللذات». قيل: وما هو؟قالﷺ: «الموت»(۱). وقال رسول الله ﷺ: «لو تعلم البهائم من الموت ما يعلم ابن آدم، لما أكلتم منها لحماً سميناً»(۲). وقال ﷺ: «كفى بالموت واعظاً»(۲)وقال ﷺ: «تركت فيكم واعِظَين صامتاً وناطقاً، فالصامت الموت، والناطق القرآن»(٤).

وذُكِرَ رجل عند النبي \_ عليه السلام \_ وأحسن الثناء عليه ، فقال ﷺ : «كيف كان ذكر صاحبكم للموت؟ قالوا: ما كنا نكاد نسمعه يذكر الموت» . قال: "إن صاحبكم ليس هناك" (٥) .

وقال رجل من الأنصار: يارسول الله مَنُ أكْيسُ الناس وأكرمُ الناس؟ فقال: «أكثرهم للموت ذكراً، وأشدهم له استعداداً، أولئك هُمُ الأكياس، ذهبوا براحة الدنيا وكرامة الآخرة» (٢٠).

## [الموت عظيم هائل وما بعده أعظم]

اعلم أن الموت عظيم هائل، وما بعده أعظم منه، وفي ذكره منفعة عظيمة، فإنه ينغّص الدنيا ويُبغّضها إلى القلب، وبغضها رأس كل حسنة، كما أن حبها رأس كل خطيئة.

وللعارف في ذكره فائدتان :

إحداهما: النفرة من الدنيا، والأخرى: الشوق إلى الآخرة، فإن المحب لا محالة مشتاق، ومعنى الشوق في المحسوسات استكمال الخيال

أخرجه النسائي وابن ماجه وابن حبان والحاكم وصححاه والترمذي وقال حسن غريب.

<sup>(</sup>Y) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) قال العراقي: لم أقف له على إسناد وقال الزبيدي: روى الطبراني نحوه (إتحاف: 17/18).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي الدنيا مرسلاً وروي في أمالي الخلاّل وقال: لا يصع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في الشعب.

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي الدنيا بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي الدنيا بإسناد جيد. وابن ماجه مختصراً.

to agree on

بالتُرقي إلى المشاهدة، فإن المشتاق إليه مدرك لا محالة بالخيال، وغائب عن الأبصار.

وأحوال الآخرة ونعيمها، وجمال الحضرة الربوبية، مدرك كل ذلك للعارف يعرفه كأنه نظر من وراء ستر رقيق في وقت الإسفار وضعف النور، فهو مشتاق إلى استكمال ذلك بالتجلي والمشاهدة، ويعلم أن ذلك لا يكون إلا بالموت. فلذلك لا يكره الموت لأنه لا يكره لقاء الله تعالى.

ولا سبب لإقبال الخلق على الدنيا إلا قلة التفكر في الموت، وطريق الفكر فيه أن يفرّغ الإنسان قلبه عن كل فكر سواه، ويجلس في خلوة ويباشر ذكر الموت بصميم قلبه، ويتفكر أولاً في أخدانه وأشكاله الذين مضوا، فيتذكرهم واحداً واحداً، ويتذكر حرصهم وأملهم وركونهم إلى الجاه والمال. ثم يتذكر مصارعهم عند الموت، وتحسرهم على فوات العمر وتضييعه، ثم يتفكر في أجسادهم كيف تمزقت في التراب، وصارت جيفة يأكلها الديدان، ثم يرجع إلى نفسه ويعلم أنه كواحد منهم، أمله كأملهم، ومصرعه كمصرعهم، ثم ينظر في أعضائه وينظر كيف تتفتت، وإلى حدقته كيف يأكلها الديدان، ثم يرجع إلى لسانه كيف يتهرأ، ويصير جيفة في فيه. فإذا فعلت كيف يأكلها الدود، وإلى لسانه كيف يتهرأ، ويصير جيفة في فيه. فإذا فعلت ذلك تتنغص عليك الدنيا وكنت سعيداً، إذ السعيد من وعظ بغيره، فلذلك ذلك تتنغص عليك الدنيا وكنت سعيداً، إذ السعيد من وعظ بغيره، فلذلك قال رسول الله على غيرنا وجب، وكأن الذين نشيّع من الأموات سَفْرٌ عن قريب الحق فيها على غيرنا وجب، وكأن الذين نشيّع من الأموات سَفْرٌ عن قريب الينا راجعون، نبوّؤهم أجداثهم ونأكل تراثهم، كأنا مخلدون بعدهم، قد السينا كلّ واعظة، وأمِنًا كلّ جائحة، (1).

#### [أصل الغفلة طول الأمل]

أصل الغفلة عن الموت طول الأمل، وذلك عين الجهل. ولذلك قال على الله عنه عمر \_ رضي الله عنهما \_: ﴿إِذَا أُصِبِحَتَ فَلَا تَحَدَّ نَفُسَكُ

بالمساء، وإذا أمسيت فلا تحدث نفسك بالصباح، وخذ من حياتك لموتك، ومن صحتك لسقمك، فإنك ياعبد الله لا تـدري ما اسـمك غداً»(١)، وقال عَلَيْجُ: (إن أخوف ما أخاف على أمتي خصلتان: اتباع الهوى، وطول الأمل»(٢).

واشترى أسامة وليدة إلى شهرين بمئة ، فقال عليه السلام : «ألا تعجبون من أسامة المشتري إلى شهرين؟ إن أسامة لطويل الأمل ، والذي نفسي بيده ما طرفت عيناي إلا ظننت أن شفريً (٣) لا يلتقيان حتى يقبض الله عزَّ وجلّ روحي ، ولا رفعت طرفي وظننت أني واضعها حتى أقبض ، ولا لقمت لقمة إلا ظننت أني لا أسيغها حتى أغص بها من الموت». ثم قال : «يابني آدم ، إن كنتم تعقلون فعُدوا أنفسكم من الموتى ، والذي نفسي بيده إنما توعدون لآت ، وما أنتم بمعجزين (٤) ، وقال عليه الله باليقين والزهد ، ويهلك آخر هذه الأمة بالبخل والأمل (٥) ، وقال عليه السلام : «قصّروا والزهد ، واجعلوا آجالكم بين أبصاركم ، واستحيوا من الله حق الحياء (١٠) .

#### [العارف الكامل مستغني عن ذكر الموت]

اعلم أن العارفَ الكاملَ المستَهْتَرَ بذكر الله تعالى مستغني عن ذكر الموت بل حالُهُ الفناء في التوحيد، لا التفات له إلى ماضٍ ولا إلى مستقبلٍ، ولا إلى حال، من حيث إنه حال، بل هو ابن وقته، يعني أنه كالمتحد بمذكوره،

 <sup>(</sup>١) رواه الحكيم الترمذي، وفي كنز العمال: رواه أبو نعيم في الحلية عن علي رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان ورواه البخاري من قول ابن عمر في آخر حديث.

 <sup>(</sup>۲) جزء من حديث أخرجه ابن أبي الدنيا بسند ضعيف. ورواه ابن عدي والحاكم بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٣) الشفر: أصل منبت شعر الجفن.

أخرجه ابن أبي الدنيا والطبراني وأبو نُعيم والبيهقي بسند ضعيف.

أخرجه ابن أبي الدنيا بسند فيه ابن لهيعة . وابن لهيعة لا يحتج به .

أخرجه ابن أبي الدنياعن الحسن مرسلاً. والشطر الأخير رواه أحمد والترمذي والخرائطي والطبراني في الأوسط، (إتحاف: ١٤/ ٤١).

لست أقول متحداً بالذات، فلا تغفل فتغلط، وتسيء الظن. وكذلك يفارقه المخوف والرجاء، لأنهما سوطان يسوقان العبد إلى هذه الحالة التي هو ملابسها بالذوق، وكيف يذكر الموت وإنما يراد ذكر الموت لينقطع علاقة قلبه عما يفارقه بالموت. والعارف قد مات مرة في حق الدنيا، وفي حق كل ما يفارقه بالموت، فإنه قد ترفع وتنزه عن الالتفات إلى الآخرة أيضاً، فضلا عن الدنيا. وقد تنغص عليه ما سوى الله تعالى، ولم يبق له من الموت إلا كشف الغطاء ليزداد به وضوحاً، لا ليزداد يقيناً، وهو معنى قول علي رضي الله عنه ـ "لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً»، فإن الناظر إلى غيره من وراء ستر، لا يزداد برفع الستر يقيناً، بل وضوحاً فقط.

فإذا ذكر الموت يحتاج إليه من لقلبه التفات إلى الدنيا، ليعلم أنه سيفارقها، فلا يعتكف بهمته عليها، ولذلك قال عليه السلام: «إن روحَ القُدُس نفث في روعي: أحببُ ما أحببت، فإنك مفارقُهُ، وعش ما عشت، فإنك ميّت ، واعمل ما شئت، فإنك مجزيٌ به (١١).

#### [حقيقة الموت وماهيته]

لعلك تشتهي أن تعرف حقيقة الموت وماهيته، ولن تعرف ذلك ما لم تعرف حقيقة الروح، تعرف حقيقة الحياة ما لم تعرف حقيقة الروح، وهي نفسك، وحقيقتك، وهي أخفى الأشياء عنك، ولا تطمع في أن تعرف ربك (٢) قبل أن تعرف نفسك، وأعني بنفسك روحك التي هي خاصية الأمر (٣) المضافة إلى الله تعالى في قوله: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ آمْدِ رَبِّ ﴾ [الإسراء: ٥٨]، وفي قوله: ﴿ وَنَفَخُتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [الحجر: ٢٩] دون الروح الجسماني اللطيف، الذي هو حامل قوة الحس والحركة، التي تنبعث من

 (١) روى الشيرازي في الألقاب من حديث سهل بن سعد نحوه، والطبراني في الأصغر والأوسط من حديث على وكلاهما ضعيف.

(٢) في المخطوطة: ذلك بدل ربك.

(٣) في المخطوطة: الإنس بدل الأمر.

القلب، وتنتشر في جملة البدن، في تجاويف العروق الضوارب، فيفيض منها نور حس البصر على العين، ونور السمع على الأذن، وكذا سائر القوى والحواس، كما يفيض من السراج نور على حيطان البيت إذا أدير في جوانبه، فإن هذه الروح تشارك البهائم فيها، وتنمحق بالموت، لأنه بخار اعتدل نضجه عند اعتدال مزاج الأخلاط، فإذا انحل المزاج بطل كما يبطل النور الفائض من السراج عند انطفاء السراج، بانقطاع الدهن عنه، أو بالنفخ فيه، وبانقطاع الغذاء عن الحيوان تفسد هذه الروح، لأن الغذاء له كالدهن للسراج، والقتل له كالنفخ في السراج، وهذه هي الروح التي يتصرف في تعديلها وتقويتها علم الطب، ولا تحمل هذه الروح المعرفة والأمانة، بل الحمال للأمانة الروح الخاصة للإنسان، ونعني بالأمانة تقلد عهدة التكليف، بأن يتعرض لخطر الثواب والعقاب بالطاعة والمعصية.

وهذه الروح لا تموت ولا تفنى، بل تبقى بعد الموت، إما في نعيم وسعادة، أو جحيم وشقاوة، فإنه محل المعرفة. والتراب لا يأكل محل الإيمان والمعرفة أصلاً كما نطقت به الأخبار، وشهدت له شواهد الاستبصار.

ولم يأذن الشرع في ذكر تحقيق صفته، إذ لا يحتمله إلا الراسخون في العلم وكيف يذكر، وله من عجائب الأوصاف ما لم يحتمله أكثر عقول الخلق في حق الله تعالى، فلا تطمع في ذكر حقيقته، وانتظر تلويحاً يسيراً من ذكر صفته بعد الموت، [على ما أجازه الشرع].

#### [الروح لا تفني بالموت]

هذه الروح لا تفنى ألبتة، ولا تموت، بل تتبدل بالموت حالها فقط، ويتبدل منزلها، فتترقى من منزل إلى منزل، والقبر في حقها إما روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النيران. إذ لم يكن لها مع البدن علاقة سوى استعمالها البدن، واقتناصها أوائل المعرفة به بوساطة شبكة الحواس. فالبدن آلتها ومركبها وشبكتها، وبطلان الآلة والمركب والشبكة، لا توجب

بطُلان الصائد. نعم، إن بطلت الشبكة بعد الفراغ من الصيد فبطلانه غنيمة، إذ يتخلص من ثقله وحمله. ولذلك قال عليه السلام: «الموت تحفة المؤمن»(١).

وإن بطلت الشبكة قبل الصيد عظمت فيه الحسرة والندامة والألم، فلذلك يقول المقصّر: ﴿ رَبِّ ٱرَّجِعُونِ ﴿ لَمَا تَرَكُتُ ﴾ [المؤمنون: ٩٩ ـ ١٠٠]. بل إن كان ألِفَ الشبكة وأحبها وتعلَّقَ قلبه بها، وحسن صورتها وصنعتها، وما يتعلق بها، كان له من العذاب ضعفان:

أحدهما: حسرة فوات الصيد الذي لا يُقتنص إلا بشبكة البدن.

والثاني: زوال الشبكة مع تعلق القلب بها وإلفه لها. وهذا مبدأ من مبادئ معرفة عذاب القبر، إن استقصيته تحققته قطعاً.

#### [التحقيق في عذاب القبر]

لعلك تشتهي الاستقصاء المُفضي إلى التحقيق؟ فاعلم أن هذا الكتاب لا يحتمله، فاقنع منه بأنموذج يسير، وافهم أن معنى الموت زمانة (٢) البدن. وأنت تعرف أن زمانة اليد خروجها عن طاعتك مع وجود شخصها ببطلان القوة التي بوساطتها تستعمل اليد.

فافهم أن الموت زمانة مطلقة في جميع الأعضاء ببطلان قواها، فيسلب الموت منك يدَكَ ورجلك وعينك وسائر حواسك، وأنت باق، أعني حقيقتك التي أنت بها أنت. فإنك الآن الإنسان الذي كنت في الصبا، ولعله لم يبق فيك من تلك الأجسام شيء، بل انحل كلها وحصل بالغذاء بدلها، وأنت أنت وجسدك غير ذلك الجسد. فإن كان لك معشوق تفتقر فيه إلى حواسك، عظم عذابك بفراق معشوقك، وجميع ملاذ الدنيا معشوق، ولا تنال إلا بالحواس.

ولا فرق في عذاب العاشق بين أن يُحجب عنه معشوقه، وبين أن تُفقاً عينه، أو يسلب هو عنه بأن يحمل إلى موضع حتى لا يراه. فإن ألمه من عدم الرؤية. ومن أحب أهله وماله وعقاره وفرسه وجاريته وثيابه يألم بفراقها، سواء سُلبت هذه الأشياء عنه، أو سلب هو عنها، بأن حمل إلى موضع آخر، وحيل بينه وبينها.

فالموت يسلبك هذه الأشياء، ويحول بينك وبينها، فيكون عذابك بقدر عشقك لها.

والموت يُخلّي بينك وبين الله تعالى، ويقطع عنك هذه الحواس الشاغلة المشرّشة فتكون لذّتك في القدوم على الله تعالى بقدر حبك له وأنسك بذكره، ولأجل هذا نبّهك، وقال الله تعالى كما ورد في بعض الآثار: « أَنَّ بُدُكُ اللازم فالزم بُدّكَ، وأجمع العبارات عن نعيم الجنة (٢٠): ﴿ أَنُمُ فِيهَا مَا يَشَكَهُ وَتَ ﴾ [الفرقان: ٢٦]، وأجمع العبارات لعذاب الآخرة قوله فيها ما يَشَكَهُ وَتَ بَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ [سبأ: ٤٥] ولا ملذ إلا الشهوة، ولكن عند مفارقة ولكن عند مفارقة المشتهى، ولا مؤلم إلا الشهوة، ولكن عند مفارقة المشتهى،

ولا ينبغي أن تغتر الآن وتقول: إن كان هذا سبب عذاب القبر فأنا في أمان منه، إذ لا علاقة بين قلبي وبين متاع الدنيا، فإن هذا لا تدركه بالحقيقة ما لم تطرح الدنيا وتخرج عنها بالكلية. فكم من رجل باع جارية على ظن أنه لا علاقة بينه وبينها، فلما أخذها المشتري اشتعل قلبه من نيران الفراق، واحترق بها احتراقاً، ربما ألقى نفسه في الماء والنار ليقتل نفسه ويتخلص منها.

فكذلك يكون حالك في القبر في كل ما يتعلق به قلبك من الدنيا،

أخرجه ابن أبي الدنيا والطبراني والحاكم في مستدركه.

<sup>(</sup>٢) زمانة: عامة أو عجز.

<sup>(</sup>١) البُّدّ: النصيب، ومن معانيها العِوَض.

 <sup>(</sup>٢) في الأصل: (أن لهم فيها ما يشتهون) ورأيت استبدالها بالآية الكريمة فلا أبلغ من كلام
 الله تعالى .

A STATE OF THE STA

ولذلك قال المصطفى على: ﴿ أحبب ما أحببت فإنك مفارقه ، (١٠).

ووراء هذا عذاب أعظم منه، وهو حسرة الحرمان عن القرب من الله تعالى، والنظر إلى وجهه الكريم، وينكشف بالموتِ عِظَمُ قَدْرِ ما فات منه، وإن كان لا يعظم قدره عندك قبل الموت، لأن الموت سبب الانكشاف، ما لم يمكن انشكافه قبلك، كما أن النوم سبب انكشاف الغيب بمثال أو غير مثال. والنوم أخو الموت، ولكنه دونه بكثير.

فهذان عذابان يتضاعفان على كل ميت كان غيرُ الله تعالى أحبَّ إليه من الله تعالى . وكان أنسه بغير الله تعالى، أكثر من أنسه بالله، وهما ضروريان تعرفهما إن عرفت بالحقيقة الروح وبقاءه بعد الموت، وعلائقه، وما يضاده بالطبع وما يوافقه بالطبع.

#### [هل يعدمُ الإنسان بالموت؟]

لعلك تقول: المشهور عند أهل العلم، أن الإنسان يعدم بالموت ثم يعاد، وأن عذاب القبر يكون بنيران وعقارب وحيات وما ذكرتَهُ بخلاف ذلك.

فاعلم أن من قال: إن الموت معناه العدم فهو محجوب عن حضيض التقليد، ويفاع (٢) الاستبصار جميعاً.

أما حرمانه عن ذروة الاستبصار فلا يدركه ما لم يستبصر، وأما حرمانه عن التقليد فتعرفه بتلاوة الآيات والأخبار. قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ فَيُلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ آمَوَتَا بَلَ أَحْيَاهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْدَقُونَ ﴿ فَي الْمِعِينِ ﴾ [آل عمران: ١٦٩ - ١٧٠]. هذا في السعداء.

وأما في الأشقياء فقد ناداهم رسول الله ﷺ يوم بدر لما قتلوا، فكان يقول: يافلان يافلان، يذكر واحداً واحداً من صناديدهم، «قد وجدتُ ما

وعدني ربي حقاً، فهل وجدتُم ما وَعَدَ رَبُّكُم حقاً؟ فقيل: يا رسول الله أتناديهم وهم أموات؟ فقال عليه السلام: «والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لكلامي منهم، لكنهم لا يقدرون على الجواب (۱) وقال عليه السلام: «الموت هو القيامة، ومن مات فقد قامت قيامته (۲) وأراد بهذه، القيامة الصغرى، والقيامة الكبرى يكون بعده.

وشرح القيامة الصغرى إن أردته فاطلبه من كتاب الصبر من كتاب الإحياء. والأخبار في الدلالة على بقاء أرواح الموتى وشعورهم بما يجري في هذا العالم أيضاً كثيرة.

#### [المشهور من عذاب القبر]

أما قولك: إن المشهور من عذاب القبر التألم بالنيران والعقارب والحيات، فهذا صحيح، وهو كذلك. ولكني أراك عاجزاً عن فهمه ودَرْكِ سره وحقيقته.

إلا أني أنبهك على أنموذج منه تشويقاً لك إلى معرفة الحقائق، والتشمر للاستعداد لأمر الآخرة. فإنه نبأ عظيم أنتم عنه معرضون. فقد قال عليه السلام: «المؤمنُ في قبره، في روضة خضراء قد فُرِّج له قبرهُ سبعينَ ذراعاً، ويضيء وجهه حتى يكونَ كالقمر ليلة البدر، هل تدرون في ماذا أنزلت ﴿ فَإِنَّ لَمُ مَعِيشَةُ ضَنكا ﴾ [طه: ١٢٤] قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «عذاب الكافر في قبره، يسلط عليه تسعة وتسعون تنيناً، هل تدرون ما التنين؟ تسع وتسعون حية لكل حية تسعة رؤوس، ينهشونه ويلحسونه وينفخون في جسمه إلى يوم يبعثون (٣) فانظر إلى هذا الحديث، واعلم أن هذا حق على الوجه الذي شاهده أرباب البصائر ببصيرة أوضح من البصر هذا حق على الوجه الذي شاهده أرباب البصائر ببصيرة أوضح من البصر

<sup>(</sup>١) تقدم بطوله ص٢٦٨ وتقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) يفاع: علو.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم من حديث عمر رضي الله عنه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا بإسناد ضعيف.

 <sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان كما في مجمع الزوائد. ورواه الإمام أحمد في المسند (انظر تفصيل تخريجه في إتحاف السادة المتقين: ١٤٤ / ٣٤٤).

ألظ الهر. والجاهل ينكره إذ يقول: إني أنظر في قبره فلا أرى ذلك أصلاً ١٠٠٠. فليعلم الجاهل أن هذا التنين ليس خارجاً عن ذات الميت، اعني ذات روحه لا ذات جسده، فإن الروح هي التي تتألم وتتنعم، بل كان معه قبل موته متمكناً من باطنه، لكنه لم يكن يحس بلدغه لخدر كان فيه، لغلبة الشهوات، فأحس بلدغه بعد الموت.

وليتحقق أن هذا التنين مركب من صفاته، وعدد رؤوسه بقدر عدد أخلاقه الذميمة، وشهواته لمتاع الدنيا، وأصل هذا التنين حب الدنيا، وتتشعب عنه رؤوس بعدد ما يتشعب عن حب الدنيا من الحسد والحقد والرياء والكبر والثروة والمكر والخداع وحب الجاه والمال والعداوة والبغضاء. وأصل ذلك معلوم بالبصيرة، وكذا أكثر رؤوسه اللداغة.

أما انحصار عددها في تسعة وتسعين، إنما يوقف عليه بنور النبوة فقط. فهذا التنين متمكن في صميم فؤاد الكافر، لا بمجرد جهله بالكفر، بل لما يدعو إليه الكفر، كما قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ السَّيَحَبُوا اللَّمَيَوْةَ الدُّنِيَا عَلَى اللَّمَيَّانِ الله تعالى: ﴿ أَذَهَبَمُ طَبِبَنِيكُو فِي الدُّنِيَا عَلَى الله تعالى: ﴿ أَذَهَبَمُ طَبِبَنِيكُو فِي اللَّمَا اللهُ الله تعالى: ﴿ أَذَهَبَمُ عَبِهَا لَهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

وهذا التنين لو كان كما تظنه خارجاً من ذات الميت، لكان أهون، إذ ربما يتصور أن ينحرف عنه التنين أو ينحرف هو عنه، لا بل هو متمكن من صميم فؤاده، يلدغه التنين لدغاً أعظم مما تفهمه من لدغ التنين، وهو بعينه صفاته التي كانت معه في حياته.

كما أن التنين الذي يلدغ قلب العاشق إذا باع جاريته، هو بعينه العشق الذي كان مستكناً في قلبه استكنان النار في الحجر، وهو غافل عنه. فقد انقلب ما كان سبب لذته سبب ألمه. وهذا سر قوله عليه السلام: «إنما هي

فإن لم تفهم بعض معاني القرآن كذلك، فليس لك نصيب من القرآن إلا في قشوره الذي هو الله في قشوره، كما ليس للبهيمة نصيب من البُرُ<sup>(٣)</sup> إلا في قشوره الذي هو التبن، والقرآن غذاء الخلق كلهم على اختلاف أصنافهم، ولكن اغتذاء هم به على قدر درجاتهم. وفي كل غذاء مخ ونخالة وتبن. وحرص الحمار على التبن أشد منه من الخبز المتخذ من اللب، وأنت شديد الحرص على أن لا تفارق درجة البهيمة، ولا تترقى، إلى رتبة الإنسانية بل إلى الملكية، فدونك والانسراح في رياض القرآن، ففيه متاع لكم ولأنعامكم.

# [الميثُ يرى ويشعرُ بما لا يراه مَنْ حَوْلَهُ]

فإن قلت : فهل يتمثل هذا التنين تمثلاً تشاهده مشاهدة تضاهي إدراك

<sup>(</sup>١) حجب عنا ما يتعلق بأحوال القبر وعالم البرزخ اختباراً لنا وليكون إيماننا بالغيب، وتصديقاً لما أخبر به الله تعالى والصادق المصدوق ﷺ.

<sup>(</sup>١) في معنى ما ورد في الحديث القدسي بسند صحيح: ياعبادي إني حرمت الظلم على نفسي . . . ٩ وفي آخره «ياعبادي إنما هي أعمالكم أحفظها عليكم . . . ٩ رواه مسلم .

 <sup>(</sup>۲) هذه عقيدة أهل السنة والجماعة قال الإمام الطحاوي: «والجنة والنار مخلوقتان ولا يفنيان ولا يبيدان». شرح العقيدة الطحاوية للشيخ عبد الغني الغنيمي، ص١١٩. وهو شرح معتمد مختصر لعقيدة أهل السنة.

<sup>(</sup>٣) البُّر: القمح.

البصر، أم هو تألم محض في ذاته كتألم العاشق إذا حيل بينه وبين معشوقه! فأقرل: لا، بل يتمثل له حتى يشاهدَهُ، ولكن تمثلاً روحانياً، لا على وجه يدركه من هو بَعدُ في عالم الشهادة، إذا نظر في قبره، فإن ذلك من عالم الملكوت.

نعم العاشق أيضاً قد ينام فيتمثل له حاله في المنام، فربما يرى حية تلاغ صميم فؤاده، لأنه بَعُدَ بالنوم من عالم الشهادة قليلاً، فيتمثل له حقائق الأشياء تمثلاً محاكياً للحقيقة، منكشفاً له من عالم الملكوت. والموت أبلغ في الكشف من النوم، لأنه أقمع لنوازع الحس والخيال، وأبلغ في تجريد الروح عن غشاوة هذا العالم. فلذلك يكون ذلك التمثل تاماً متحققاً دائماً لا يزول، فإنه نوم لا ينتبه منه إلا يوم القيامة ويقال له: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا العراق عَلَيْهُ مِنْ عَلَاهُ مَ كُلكَ أَنْ عَلَيْهُ مِنْ هَذَا العراق العراق قريقال له على المناه المناه المناه على المناه المناه المناه على المناه المناه على المناه المناه

واعلم أن المتيقظ بجنب النائم إن كان لا يشاهد الحية التي تلدغ النائم، فذلك غير مانع من وجود الحية في حقه، وحصول الألم به. فكذلك حال الميت في القبر.

# [حصر أصناف العذاب وتفاصيله]

لعلكَ تقولُ: قد أبدعتَ قولاً مخالفاً للمشهور، منكراً عند الجمهور، إذ زعمت أن أنواعَ عذابِ الآخرة تدركُ بنور البصيرة والمشاهدة إدراكاً مجاوزاً حدِ تقليد الشرائع، فهل يمكنك \_ إن كان كذلك \_ حصرُ أصناف العذاب وتفاصيله:

فاعلم أن مخالفتي للجمهور لا أنكره، وكيف تنكر مخالفة المسافر للجمهور؛ فإن الجمهور يستقرون في البلد الذي هو مسقط رؤوسهم، ومحل ولادتهم، وهو المنزل الأول من منازل وجودهم. وإنما يسافر منهم الآحاد.

واعلم أن البلدَ منزلُ البدنِ والقالب. وإنما منازل الروح الإنساني:

عوالم الإدراكات، فالمحسوسات (منزله الأول)، والمتخيّلات (منزله الثاني)، والموهومات(منزله الثالث).

ومادام الإنسان في المنزل الأول فهو دود وفَرَاش. فإنَّ فراش النار ليس له إلا الإحساس، ولو كان له تخيل، وحِفْظ للمتخيّل بعدَ الإحساس لما تهافت على النار مرة بعد أخرى، وقد تأذى بها أولاً، فإن الطير وسائر الحيوان إذا تأذى في موضع بالضرب يفرّ منه ولم يعاوده، لأنه بلغ المنزل الثاني، وهو حفظ المتخيلات بعد غيبوبتها عن الحس. ومادام الإنسان في المنزل الثاني بعد، فهو بهيمة ناقصة، إنما حدّه أن يحترز عن شيء تأذى به مرة، وما لم يتأذّ بشيء فلا يدري أنه يحذر منه.

ومادام في المنزل الثالث \_ وهو الموهومات \_ فهو بهيمة كاملة كالفرس مثلاً. فإنه قد يحذر من الأسد إذا رآه أولاً، وإن لم يتأذّبه قط، فلا يكون حذره موقوفاً على أن يتأذى به مرة، بل الشاة ترى الذئب أولاً فتحذره، وترى الجمل والبقر وهما أعظم منه شكلاً وأهول منه صورة ولا تحذرهما، إذ ليس من طبعهما إيذاؤها. وهؤلاء إلى الآن تشاركهم البهائم، فبعد هذا يترقى الإنسان إلى عالم الإنسانية فيدرك أشياء لا تدخل في حس ولا تخيل ولا توهم، ويحذر به الأمور المستقبلة، ولا يقتصر حذره على العاجلة اقتصار حذر الشاة على ما تشاهده في الحال من الذئب، ومن ههنا يصير إلى حقيقة الإنسانية.

والحقيقة هي الروح المنسوبة إلى الله تعالى في قوله: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [الحجر: ٢٩]، وفي هذا العالم يفتح له باب الملكوت فيشاهد الأرواح المجردة عن كسوة التلبيس، وغشاوة الأشكال. وهذا العالم لا عامة له

أما عوالم المحسوسات والمتخيلات والموهومات فمتناهية، لأنها مجاورة للأجسام، وملتصقة بها والأجسام لا يتصور أن تكون غير متناهية، والسير في هذا العالم مثاله الخيالي المشي على الماء، ثم يترقى منه إلى

المشي في الهواء، ولذلك لما قيل لرسول الله ﷺ: إن عيسى - صلوات الله عليه وسلامه - مشى على الماء، فقال - عليه السلام -: انعم، ولو ازداد يقيناً لمشى في الهواء (١٠).

وأما التردد على المحسوسات، فهو كالمشي على الأرض، وبينها وبين الماء عالم يجري مجرى السفينة، فيها تتولد درجات الشياطين، حتى يجاوز الإنسان عوالم البهائم، فينتهي إلى عالم الشياطين، ومنه يسافر إلى عالم الملائكة، وقد ينزل فيه ويستقر، وشرح ذلك يطول. وهذه العوالم كلها منازل الهدى، ولكن الهدى المنسوب إلى الله تعالى يوجد في العالم الرابع، وهو عالم الأرواح، وهو قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى السَّهِ ﴾ [آل عمران: ٧٣].

ومقام كل إنسان ومحله ومنزله في العلو والتَّسَقُّلِ بقدر إدراكه، وهو معنى قول علي - رضي الله عنه -: «الناس أبناءُ ما يُحسنون». فالإنسان بين أن يكون دوداً أو حماراً أو فرساً أو شيطاناً. ثم يجاوز ذلك فيصير ملكاً.

وللملائكة درجات، فمنهم الأرضية، ومنهم السماوية، ومنهم المقربون المترفعون عن الالتفات إلى السماء والأرض، القاصرون نظرهم على جمال الحضرة الربوبية، وملاحظة الوجه خاصة، وهم أبداً في دار البقاء، إذ ملحوظهم هو الوجه الباقي، وماعدا ذلك فإلى الفناء مصيره، أعني السماء والأرض، وما يتعلق بهما من المحسوسات والمتخيلات والموهومات، وهو معنى قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَبَهَنَ وَبَهُ رَبِكَ ذُو الموهومات، وهو معنى قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَبَهَنَ وَبَهُ رَبِكَ ذُو

وهذه العوالم منازل سفر الإنسان، ليترقى من حضيض درجة البهائم

(١) رواه الحكيم الترمذي ولا يصح سنده إلى رسول الله ﷺ. وقد روى ابن أبي الدنيا في كتاب اليقين من قول بكر بن عبد الله المزني قال: «فقد الحواريون نبيهم فقيل لهم توجه نحو البحر. . . ٤ فذكر أن عيسى عليه السلام قال: «لو أن لابن آدم من اليقين شعرة مشى على الماء ٤ ، الإحياء: ١٤٢/٤٤.

إلى يفاع رتبة الملائكة، ثم يترقى من رتبتهم إلى رتبة العشاق منهم، وهم العاكفون على ملاحظة جمال الوجه، يُسبِّحون للوجه، ويقدسونه بالليل والنهار لا يفتُرون.

فانظر الآن إلى خسة الإنسان وشرفه، وإلى بُعد مراقيه، في معارجه، وإلى انحطاط درجاته في تسفّله، وكل الآدميين مردودون إلى أسفل السافلين، ثم الذين آمنوا وعملوا الصالحات يترقون منها فلهم أجر غير ممنون، وهو جمال الوجه، وبهذا يفهم معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُونِ وَالْإَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ الْنَ يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَلَها الْإِنسَانَ الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُونِ وَالْإِبْرِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ الْنَ يَعْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَلَها الْإِنسَانَ الله على المنزل المنزل على سكان الأرض، وهم البهائم، إذ ليس لهم إمكان الترقي من المنزل الثالث، ولا خطر على الملائكة، إذ ليس لهم خوف الانحطاط إلى حضيض عالم البهائم.

وانظر إلى الإنسان، وعجائب عوالمه كيف يعرج إلى السماء العلوي(١) رقياً، ويهوي إلى أرض الحقارة هُوياً متقلداً هذا الخطر العظيم الذي لم يتقلّده في الوجوده غيره.

فيامسكين؛ كيف تهدِّدُني بالعاقبة، وتخوّفني مجاوزة الجمهور ومخالفة المشهور، وبذلك فرحي وسروري. إن الذين يكرهون مني ذلك الذي يشتهيه قلبي. فاطْوِطُومار(٢) الهذيان، ولا تقعقع بعدهذا بالشّنان(٣).

## [أصناف عذاب الآخرة]

وأما مطالبتك إياي بتفصيل عذاب الآخرة، وذكر أصنافه، فلا تطمع

<sup>(</sup>١) في نسخة أخرى: سماء العلو.

<sup>(</sup>٢) طومار: صحيفة.

 <sup>(</sup>٣) في القاموس: وما يقعقع له بالشنان، بفتح القافين، يضوب لمن لا يتضع لحوادث الدهر
 ولا يروعه ما لا حقيقة له.

24 F 1/4

بُالْتَفْصِيل، فذلك داعية إلى الملال والتطويل. واقْنع بذكر الأصناف، فقد ظهر لي بالمشاهدة ظهوراً أوضح من العيان، أن أصناف عذاب الآخرة ثلاثة:

أعني الروحاني منها، حُرقة المشتهيات، وخزي خجلة المفضحات، وحسرة فوات المحبوبات. فهذه ثلاثة أنواع من النيران الروحانية تتعاقب على روح من آثر الحياة الدنيا إلى أن ينتهي إلى مقاساة النار الجسمانية، فإن ذلك يكون في آخر الأمر، فخذ الآن شرح هذه الأصناف(١).

الصنف الأول: حرقة فرقة المشتهيات، فصورته المستعارة من عالم الحس والتخيل، التنين الذي وصفه الشرع، وعدد رؤوسه وهي بعدد الشهوات، ورذائل الصفات تلدغ صميم الفؤاد لدغاً مؤلماً، وإن كان البدن بمعزل عنه، فقد في عالمك هذا ملكاً مستولياً على جميع الأرض، متمكناً من جميع الملاذ متمتعاً بها، مُسْتَهُتراً بالوجوه الحسان، متهالكاً عليها، مشغوفاً بالإمارة واستعباد الخلق بالطاعة، مطاعاً فيهم، غافصه عدوه (٢) واسترقه، واستعمله على ملأ من رعيته في تعهد الكلاب، وصار يتمتع بنعمه ويتمتع بأهله وجواريه بين يديه، ويتصرف في خزائنه وذخائر أمواله، فيفرقها على أعدائه ومعانديه. وانظر الآن هل ترى على قلبه تنيناً ذا رؤوس فيفرقها على أعدائه ومعانديه. وانظر الآن هل ترى على قلبه تنيناً ذا رؤوس فيفرقها على أعدائه ومعانديه. وانظر الآن هل ترى على قلبه تنيناً ذا رؤوس والام ليتخلص منه؛ فتوهم هذا، فربما تَشْتَمُ (٣) به قليلاً من رائحة الحُطمة (١٤) التي فيها نار الله الموقدة التي لا تطلع إلا على الأفئدة، أعدت لمن جمع مالاً وعده، يحسب أن ماله أخلده.

واعلم أن عذاب كل ميت بقدر رؤوس هذا التنين، وعدد الرؤوس

بقدر المشتهيات، فلهذا من كان أفقر وتمتعه في الدنيا أقل، كان العذاب عليه أخف، ومن لاعلاقة له مع الدنيا أصلاً فلاعقاب عليه أصلاً.

الصنف الثاني: خزي خجلة المفضحات. فقدر رجلاً خسيساً رذيلاً فقيراً عاجزاً، قرّبه ملك من الملوك ورفعه وقوّاه وخلع عليه، وسلم إليه نيابة ملكه، ومكّنه من دخول حريمه وجملة خزائنه، اعتماداً على أمانته. فلمّا عظمت عليه النعمة، طغى وبغى، وصار يخون في خزانته، ويفجر بأهل الملك وبنانه وسريّاته، وهو في جميع ذلك يظهر الأمانة للملك، ويعتقد أنه غير مطلع على خيانته. فبينما هو في غمرة فجوره وخيانته، إذ لاحظ روزنة (۱) فرأى فيها الملك مطلعاً عليه منها، وعلم أن الملك كان يطلع عليه كل يوم وليلة، ولكنه كان يغض عنه، ويمهله حتى يزداد خبثاً وفجوراً، ويزداد استحقاقاً للنكال، ليصب عليه في الآخرة أنواع العذاب صباً.

فانظر الآن إلى قلبه كيف يحترق بنار الخزي والخجلة، وبدنه بمعزل عنه. وكيف يود أن يعذب بدنه بكل عذاب وينكتم خزيه، فكذلك أنت تتعاطى في الدنيا أعمالاً هي مشتهياتك. ولتلك الأعمال أرواح وحقائق خبيثة قبيحة، وأنت جاهل بها معتقد حسنها. فينكشف لك في الآخرة حقائقها في صورها القبيحة، فتختزي، وتخجل خجلة تؤثر عليها آلاماً مدنة.

فإن قلت: كيف ينكشف إلى أرواحها وحقائقها؟ فاعلم أن ذلك لا تفهمه إلا بمثال. فمن جملته مثلاً أن يُؤذّن المؤذّن في رمضان قبل الصبح، فيرى في المنام أن بيده خاتماً يختم به أفواه الرجال وفروج النساء، فيقول له ابن سيرين: هذا رأيته لأذانك قبل الصبح. فتأمل الآن أنه لما بَعُدَ بالنوم قليلاً عن عالم الحس الجسماني، انكشف له روح عمله. لكن لما كان بَعْدُ في عالم التخيل ـ لأن النائم لا يزول تخيله بالنوم \_غشّاه الخيال بمثال متخيل، وهو الخاتم والختم، ولكنه مثال أدل على روح العمل من نفس الأذان، لأن

<sup>(</sup>١) وفي المطبوعة: الأوصاف.

<sup>(</sup>٢) قوله: غافصه أي فاجأه وأخذه على غرّة.

<sup>(</sup>٣) في نسخة أخرى: تشم.

<sup>(</sup>٤) الحطمة: النار الشديدة لأنها تحطم ما يلقى فيها.

<sup>(</sup>١) روزنة: الكوة، النافذة، والكلمة فارسية.

عالم المنام أقرب إلى عالم الآخرة. فالتلبيس فيه أضعف قليلاً، وليس يخلو عن تلبيس، ولأجله يحتاج إلى التعبير.

ولو قال قائل لهذا المؤذن: أما تستحي أن تختم أفواه الرجال وفروج النساء؟ لقال: معاذ الله أن أفعل هذا، فلأن أقدَّمَ ويضرب عنقي أحب إلي من أن أفعل ذلك. فهو ينكره، لأنه يجهله، مع أنه فعله، لأن روحه قاصرة عن إدراك أرواح الأشياء وحقائقها.

وكذلك لو أكلت لحماً طيباً على اعتقاد أنه لحم طير، فقال قائل: أما تستحي أن تأكل لحم أخيك الميت فُلان؟ لقلت: معاذ الله أن أفعل ذلك، ولأن أموت جوعاً أهون عليَّ من ذلك فنظرت فإذا هو لحم أخيك الميت قد طبخ وقدّم إليك ولُبِّس عليك.

فانظر كيف تختزي وتفتضح به، وبدنك في معزل عن ألمه. فكذلك يرى المغتاب نفسه في الآخرة، ولأن روح الغيبة تمزيق أعراض الإخوان والتفكه بها.

وفي عالم الآخرة تنكشف أرواح الأشياء وحقائقها، وكذلك لو كنت ترمي حجارة إلى حائط، فقال لك قائل، أما تستحي أن تفعل ذلك، والحجارة ترتد من الحائط وتقع في دارك، وتصيب حدقة أولادك، فقد غيبت (۱) أحداقهم كلهم؛ قلت: معاذالله أن أفعل ذلك. فقال: أدخل دارك. فدخلت فإذا هو كذلك. فانظر كيف تفتضح ويحترق قلبك تحسراً على عملك الذي ظننته هيئاً وهو عندالله عظيم. وهذا روح حسدك لأخيك، فإنك تحسده ولا تضره، وتنعكس عليك ويهلك دينك، وتُنقلُ حسناتك إلى ديوانه وهي قرة عينك له لأنها سبب سعادة الأبد، فهي أعز من حدقة الولد فإذا انكشف لك عينك وبدنك بمعزل عنه.

فالقرآن كثيراً ما يعبّر عن أرواح العمال، ولذلك قال الله تعالى في

(۱) في نسخة أخرى: عميت.

فيكفيك من الأمثلة مثال الأذان والغيبة والحسد. فقس عليه كل فعل نهاك الشرع عنه، فذلك لقبح روح الفعل وحقيقته، وحسن ظاهره، أي ظاهره حسن للبصر الظاهر، وباطنه قبيح للبصيرة الناظرة من مشكاة نور الله تعالى.

وعن هذا عبر الشرع حيث قال: تعرض الدنيا يوم القيامة في صورة عجوز شوهاء زرقاء، صفتها كيت وكيت، لا يراها أحد إلا ويقول: أعوذ بالله منها، فيقال: هذه دنياكم التي كنتم تتهالكون عليها، فيصادفون في نفوسهم من الخزي والفضيحة ما يؤثرون النار عليها.

وإن أردت أن تفهم كيفية هذه الخجلة، فاسمع حكاية رجل من أبناء الملوك، زوج بأجمل امرأة من بنات الملوك، فشرب تلك الليلة فسكر، وأخطأ باب الحجرة فخرج من الدار، وضلَّ فرأى ضوء سراج فقصده على ظن أنها حجرته، فدخل الموضع فرأى جماعة نياماً، فصاح بهم فلم يجببوه، فظن أنهم نيام فطلب العروس فرأى واحدة نائمة في ثياب جديدة فظن أنها العروس، فضاجعها وأخذ يقبلها ويغشاها، ويجعل لسانه في فيها ويمتص ريقها متلذذاً بذلك في سكره غاية التلذذ، ويتمسح بالرطوبات التي تصيبه من جميع بدنها، على ظن أن ذلك عطر ادخرته له. فلما أصبح أفاق تصيبه من جميع بدنها، على ظن أن ذلك عطر ادخرته له. فلما أصبح أفاق العهد بالموت، عليها الحنوط وكفنها الجديد، فصادف في فمه وأنفه من وطوبات ريقها ومخاطها، وعلى بدنه من قاذورات أسافلها. فإذا هو من قَرنه إلى قدمه ممتلئ في قاذوراتها، ثم تفكر في غشيانه إياها وابتلاعه ريقها، وهجم على قلبه من الخزي ما تمنَّى أن يخسف الله به الأرض. حتى ينسى ما جرى عليه، ولا يزال يعاود ذكره ولا ينساه أصلاً، ﴿ يَوْمَ تَعِدُ حَكُلُ نَشْسِ مَا حَرى عليه، ولا يزال يعاود ذكره ولا ينساه أصلاً، ﴿ يَوْمَ تَعِدُ حَكُلُ نَشْسِ مَا

عَمِلتَ مِنْ خَيْرِ مُعْمَدُولُ وَمَا عَمِلتَ مِن شُوَو تُودُ لُو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ اَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران: ٣٠]. وبدنه بمعزل من هذه المخازي، ويحذر أن يطلع عليه أحد دائم من الغثيان والقيء، وتذكّر تلك المخازي، ويحذر أن يطلع عليه أحد فبتضاعف حزنه، فإذا هو بأبيه وجميع حشمه قد جاؤوا في طلبه، واطلعوا على جميع مخازيه. فهذه حال من تمتع بالدنيا، ينكشف له كذلك في الآخرة روحه وحقيقته، وهي معنى قوله تعالى: ﴿وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ ﴾ [العاديات: ١٠]. أي يعرض عليها حاصلها أي روحها وحقيقتها، وهي معنى قوله تعالى: ﴿ وَحُما أن الذالاطعمة رجيعه (١٠ أقذر معنى قوله تعالى وأرواحها القبيحة أو الحسنة، وكما أن ألذ الأطعمة رجيعه (١٠ أقذر وأنتن، فألذ تنعمات الدنيا وحاصلها وسرها في الآخرة أقبح وأفضح.

الصنف الثالث: حسرة فوات المحبوبات، فقدر نفسك مع جماعة من أقرانك دخلتم في ظلمة، فكان فيها حجارة لا يُرى ألوانها، فقال أقرانك: احمل من هذا ما تطبق، فلعله يكون فيها ما ينتفع بها(٢) إذا خرجنا من الظلمة، فقلت فماذا أصنع بها؟ أتحمل في الحال ثقلها، وأكدُّ بنفسي فيها، وأنا لا أدري عاقبتها؛ ما هذا إلا جهل عظيم. فإن العاقل لا يترك الراحة نقدا بما يتوقعه نسيئة، ولا يستيقنه. فأخذ كل واحد من أقرانك ما أطاق أخذه، وأعرضت عن ذلك تستحمقهم وتسخر بهم، لأنهم ينوؤون تحت أعبائه وثقله، وأنت مرفّه في الطريق تعدو وتضحك منهم. فلما جاوزوا الظلمة نظروا، فإذا هي جواهر ويواقيت يساوي كل واحد ألف دينار. فأقبلوا على بيعها وتوصلوا بها إلى الجاه والنعمة وأصبحوا ملوك الأرض. فأخذوك بيعها وتوصلوا بها إلى الجاه والنعمة وأصبحوا ملوك الأرض. فأخذوك بيعها وتوصلوا بها إلى الجاه والنعمة وأصبحوا ملوك الأرض. فأخذوك فاستسخروك لتَعَهَّدِ دوابهم لينفقوا عليك في كل يوم قدراً يسيراً من فضلات الطعام. فكيف ترى اشتعال نيران الحسرة في قلبك، وبدنك بمعزل منه؟

وكم تقول: ﴿ بَحَسَرَقَ عَلَيْ مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٦]، و﴿ أَوْنُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ اللَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [الأعراف: ٥٣] فتقول لهم: أفيضوا علينا مما أفيض عليكم، فيقولون لك: هذا حرام عليك، ألم تكن تسخر منا وتضحك علينا، فلابدً وأن نسخر اليوم منك كما سخرت منا، فلا يزال ينقطع نياط<sup>(١)</sup> قلبك من التحسر ولا ينفعك التحسر ولكن تتسلى وتقول: الموت يخلصني من هذا.

فاعلم أن حال تارك الطاعات في الآخرة كذلك ينكشف له، ولكن لا مطمع في الموت المخلّص، بل هي حسرة أبدية دائمة، والألم يتضاعف كل يوم، وإن كان البدن بمعزل عنه، وعنه العبارة بقوله تعالى: ﴿ أَفِيضُوا عَلَيْكَ اللّهَ اللّهَ وَوَ مِمَّا رَزَقَكُمُ أَللّهُ قَالُوّا إِنَّ اللّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٠].

وكذلك يفيض على أهل المعرفة والطاعة من أنوار جمال الوجه ما يحصل به من اللذة مبلغ لا يوازيه نعيم الدنيا، بل يعطى آخر من يخرج من النار مثل الدنيا عشر مرات كما ورد في الخبر (٢٠)، لا بمعنى تضاعف المقدار بالمساحة بل يتضاعف الأرواح. كما أن الجوهر يكون عشرة أمثال الفرس، لا بالوزن والمقدار، بل بروح المالية، إذ قيمته عشرة أمثاله.

واعلم أن تحريم تلك اللذات وإفاضتها عليهم ليس من جنس تحريم الرجل نعمه على عبده بغضب أو باختيار، حتى يتصور تغيره، بل هو كتحريم الله تعالى على الأبيض أن يكون أسود في حالة البياض، وعلى الحار أن يكون بارداً في حالة الحرارة، وذلك لا يتصور فيه التبديل.

بل مثال ذلك أن يقول للعالم الكامل رجل شيخ هرم من الجهال الذي كان بليداً في أصل الفطرة، ولم يمارس قط علماً ولم يتعلم لغة: أفِضْ على

<sup>(</sup>١) رجيعه: ما يقذف من الجوف عبر القم.

<sup>(</sup>٢) في نسخة أخرى: به.

<sup>(</sup>١) نياط: شريان أو هو العرق الغليظ المتصل بالقلب فإذا انقطع مات صاحبه من فوره.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم والترمذي.

A. 11 发动

قلبي من دقائق علومك، فيقول: إن الله حرَّمه على الجاهلين. معناه أن الاستعداد لقبوله إنما يكتسب بذكاء فطري، وممارسة طويلة للعلم، بعد تعلم اللغة العربية، وأمور أُخَر كثيرة. وإذا بطل الاستعداد وفات استحالت الإفاضة، كما يستحيل إفاضة الحرارة على البرودة مع بقاء البرودة، فلا تظنن أن الله تعالى يغضب عليك فيعاقبك انتقاماً. ثم تخدع نفسك برجاء العفو فتقول: لم يعذبني ولم يضره معصيتي؟! بل يلزم العذاب من المعصية كما يلزم الموت من السمّ.

واعلم أن هذه الحسرة دائمة لأن منشأها تضاد صفتين لا يزول تضادهما أبداً. مثاله أن الذي يعلّق بحبل في عنقه أو رجله إنما يتألم لتضاد الصفتين، لا لصورة الحبل والتعلق. لكن صفته الطبعية تطلب الهويَّ إلى أسفل، والمنع القهري بالحبل يمانع الصفة الطبعية فيتولد الألم فيه من تمانعهما.

فكذلك الروح الإنساني من الروح الروحاني الإلنهي بأصل فطرته، فله بحكم الطبع حنين وشوق إلى عالم العلو، عالم الأرواح، وإلى مرافقة الملأ الأعلى. ولكن أغلال الشهوات وسلاسلها يجذبها إلى أسفل السافلين، وهي شهوات الدنيا، وهي صفة عارضة قهرت الصفة الطبعية، ومنعتها عن نيل مقتضاها، والألم يتولد من بينهما، والنار أيضاً، إنما تؤلم للمضادة، فإن الملائم للتركيب بقاء الاتصال. والنار تضاد الاتصال بالتفريق بين الأجزاء، ولو لم تكن قد رأيت النار، وسمعت بأن شيئاً لطيفاً ليناً يماسُ بدنك فيؤلمك، لاستنكرته وقلت: شيء لا صلابة فيه كيف يؤلم باللمس؟.

واعلم أن التضاد مؤلم، سواء كان بسبب خارج أو داخل. فإن سمّ العقرب في العضو يؤلم لفرط برودته المضادة لحرارة البدن، فلا تظن أن الآلام كلها تدخل من خارج، فإن قلت: إن العقرب إنما لدغت من الخارج، فاعلم أن ألم السن وألم العين لا يقصر عنه، وإنما سببه انصباب خلط داخل

مضاد لمزاج العين والسن، وليس ذلك بأهون من لدغ العقرب والحية.

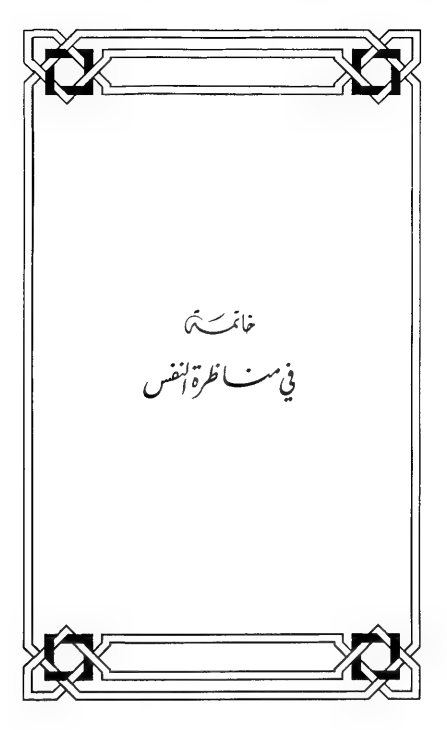
واعلم ان تضاد الصفات في القلب، يؤلم القلب إيلاماً لا ينقص عما يؤلم السن والعين، ومثاله في أضعف الصفات، أن البخيل المرائي إذا طلب منه عطية على ملأ من الناس عند من يريد أن يعرفوه بالسخاء، يتألم قلبه لتضاد صفتين، إذ البخل يتقاضاه أن لا يُعطي، وحب الجاه يتقاضاه أن يعطي، وقلبه بين هاتين الصفتين كشخص يُنشر بمنشار بنصفين، فهذا مثال حسرة الفَوْت وعِظَيمها بقدر ما ينكشف من جلالة قدر الفائت، ولا تعلمه بالحقيقة في هذا العالم، بل في عالم الكشف، وهو نبأ عظيم أنتم عنه معرضون.

## واعلم أن هذه الأصناف الثلاثة ، لها ترتيب:

فالصنف الأول: الذي يلقاه الميت المعذب، هو حرقة فرقة المشتهيات، وذلك تنين حب الدنيا، ولذلك أضيف ذلك إلى القبر. وإنما سيق هذا لأن أغلب الأشياء على قلب الميت في الحال فراق ما يفوته في الدنيا من جاه ومال ومنصب ونعمة، ثم بعد ذلك ينكشف له أرواح الأعمال وحقائقها القبيحة، وذلك عند الانغمار التام في الموت، وبُعدِ العهد بغشاوة صفات الدنيا. وكل ما كان إمعانه في الموت أشد، فهو للكشف أقبل، فيفيض عند ذلك عليه الخزي والفضيحة، ولذلك أضيف هذا إلى القيامة، لأنه وسط بين منزل القبر وبين دار القرار. ولذلك قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ لاَ يُعْزِي الله القيامة.

وأما حسرة فوت المحبوبات، فيستولي عليه آخراً عند دار القرار في النار، ففيها يقول: ﴿ أَفِيصُواْ عَلَيْ نَا مِنَ الْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ [الأعراف: ٥٠]. وذلك أن بُعد العهد عن الدنيا ربما يخفف عنه عذاب النزوع وطلب الرجوع إليها.

وطول العهد بالكشف، يوجب خروجه عن خزي الافتضاح. فإن سَـوُرة عذاب الخزي تكون عند هجوم الافتضاح، ثم يألف الفضيحـة



والخزي إلفاً ما، ثم عند فتورهما قليلاً تنبعث حسرة الفوت، إذ يظهر جلالة الفوائت، ثم تبقى حسرة الفوت آخراً، ويشبه أن يكون ذلك لا آخر له. وهذا كله تعرفه قطعاً، إذا عرفت نفسك، وعرفت أنك لا تموت، لكن تعمى عينك، وتصم أذنك، وتفلج أعضاؤك.

فأما الحقيقة التي أنت بها أنت، فلا تفنى بالموت أصلاً، بل يتغير حالك فقط، فيبقى معك جميع معارفك، وإدراكاتك الباطنة، وشهواتك، وإنما تعذبك بفراق ما أحببت، وافتضاحك بظهور ما ينكشف في تلك الحال، وتحسرك على فوات ما تعرف عظم قدره بعد الموت، لا قبله، وهذا كله مقدمات العذاب الحسي البدني، وذلك أيضاً حق، وله ميعاد معلوم، كما وردبه الآى والأخبار.

\* \* \*

# خانمت في من ظرة انفس

وإن أصغيت إصغاء ذي فطنة وبصر حديد، وتفكرت تفكر من له قلب عتيد، وقد ألقى السمع وهو شهيد، فاخرج عن جميع ما يصدك عن سلوك الصراط المستقيم، وما يصد عنها إلا حب الدنيا والغفلة عن الله تعالى واليوم الآخر.

واجتهد أن تفرغ قلبك كل يوم ساعة عَقيبَ صلاة الصبح، وذلك عند صفاء الذهن. فتُفكر في شأنك وتنظر في مبدئكَ ومعادكَ، وتحاسبَ نفسك

وتقول لها: إني مسافر وتاجر، وربحي سعادة الأبد ولقاء الله تعالى السرمد السرمد وخسراني شقاوة الأبد والحجاب عن الله تعالى ورأس مالي عمري، وكل نفس من الأنفاس كنز من الكنوز، وجوهرة من الجواهر (٢)، إذ تجارته (٣) به سعادة الأبد. وأي كنز أعظم من هذا، وإذا فني العمر انقطعت التجارة وحصل اليأس. وهذا اليوم يوم جديد قد أمهلني الله تعالى فيه، ولو توفانى لكنت أشتهى أن يُرجعنى إلى الدنيا لأعمل صالحاً.

<sup>(</sup>١) السرمد: زيادة من المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) في المخطوطة (زيادة): ليس لقيمته من الدنيا شيءٌ يساويه.

<sup>(</sup>٣) في المخطوطة: إذ تصطاد...

فاحسبي يانفسي أنك توفيت ورجعت إلى الدنيا يوماً واحداً. واجتهدي في هذا اليوم الواحد، وانظري لنفسك، فإن لم تُمْهَلي للغد فقد استوفيت ربح هذا اليوم ولم تتحسري، وإن أُمهلت فاستأنفي للغد مثل ذلك ولا تخدعي نفسك بتمني العفو، فإن ذلك ظن قد يكذب، ولا ينفع التحسر.

ثم هب أنه قد عُفي عنك، أليس قد فاتك ثواب المحسنين؛ وناهيك به حسرة وندامة.

فإذا قالت نفسك: ماذا أعمل وكيف أجتهد؟.

فتقول: اتركي ما يفارقك بالموت، والزمي بُدَّك اللازم وهو الله تعالى واطلبي الأنس بذكره.

فإذا قالت: فكيف أترك الدنيا؟ فقد استحكمت علائقها في قلبي.

فتقول: أقبلي على قطع علائقها من باطن القلب، كما علمناك في الأصول العشرة من المهلكات. ففتشي عن أغلب علاقة من علائقها من حب مال أو جاه أو حسب أو عداوة أو شهوة بطن أو فرج أو غير ذلك من المهلكات فليس إلا أن تتفكر في عظم آفاتها وإهلاكها إياك، فتنعبث لمجاهدتها ومخالفة مقتضاها، فقد تخلصت منها وأيدك الله بتوفيقه ومعونته.

ثم تقول: فقدِّري أنك مريضة العمر مدة الحياة، قد أنبأك طبيب تظنين صدقه أن ملاذً الأطعمة تضرك، وأن الأدوية البشعة تنفعك، أليس تتصبرين بقوله على مرارة الدواء طمّعاً في الشفاء؟ ألست تتصبرين على الكذ والتعب في السفر الطويل طمعاً في الاستراحة في المنزل، وأنت مسافرة ومنزلك الآخرة؟ والمسافر لا يستريح ويتحمل التعب والكدَّ، فإن استراح انقطع في الطريق وهلك.

وتقول يانفس: ما الذي تطلبين من الدنيا؟ .

إن طلبت المال ووجدته، وهيهات، فتكون في اليهود جماعة أغنى نك.

وإن طلبت الجاه ونلت، وهيهات، فتكون في أجلاف الأتراك وحمقى الأكراد من يستولي عليك، ويكون جاهه أعظم من جاهك. فإن كنت لا تدركين آفة الدنيا وشدة عذابها في الآخرة وبلائها، أفلا تترفعين عنها لخسة شركائها؟ أما تعلمين أنك لو أعرضت عن الدنيا وأقبلت على الآخرة، كنت وحيدة الدهر وفريدة العصر لا يوجد في الأقاليم نظيرك؟ وإن طلبت الدنيا كان في اليهود والحمقى من سبقك بها. فأفّ لدنيا سبقك بها حمير، فتفكرى يانفس، وانظرى لنفسك، فلا ينظر لك أحد غيرك.

وكذلك لا تزال تناظر نفسك حتى تطاوعك على سلوك الصراط المستقيم إلى الله تعالى. فهذه المناظرة أهم لك \_ إن كنت عاقلاً \_ من مناظرة المحنفية والشافعية والمعتزلة وغيرهم. فلِمَ تعاديهم وتجادلهم ولا يضرك خطؤهم ولا خطأ غيرهم، ولا هم يقبلون منك ولا أنت تقبل منهم الصواب، وإن صار أظهر من الشمس. وتترك أعدى عدوّك بين جنبيك لا تنازعه ولا تناظره، بل تساعده على ما يطالبك به من شهواته الباطلة الباطنة. فتستنبط بالفكر الدقيق الحيل لقضاء الشهوة، هل هذا إلا عين الانعكاس والانتكاس على قمة الرأس؟ فهل رأيت قط رجلاً يشاهد تحت ثوبه حيات وعقارب أقبلت عليه لتهلكه، فأخذ المروحة ليدفع الذباب عن وجه غيره، فهل يستحق من يفعل ذلك إلا الخزي؟.

فاعلم أن هذا حالك في اشتغالك بمناظرة غيرك، وإعراضك عن مناظرة نفسك. وفي هذا المعرض ينكشف لك روح عملك، يوم تبلى السرائر. كما نبهتُكَ على كيفية مكاشفات الآخرة بأسرار الأعمال وأرواحها. وما لم تناظر نفسك مدة طويلة، لا تخليك لمناجاة ربك وذكره والإقبال عليه. ثم طريقك مع النفس \_ إذا خالفَتُك \_أن تعاقبها بما يزجرها، وتعلم أنها كالكلب، لا يتأدب إلا بالضرب.

وإن أردت أن تعلم طريق مناظرتها ومراقبتها ومحاسبتها ومعاقبتها فاطلبه من كتاب المحاسبة والمراقبة (في الإحياء) فإن هذا الكتاب لا يحتمله،

#### القهرس

| صفحا | الموضوع                                                          |
|------|------------------------------------------------------------------|
| ٥.   | تقديم الكتاب                                                     |
| ۸.   | الإمام الغزالي: موجز سيرته رحمه الله تعالى                       |
| ۱۳.  | مقدمة المؤلف رحمه الله تعالى                                     |
|      | القسم الأول<br>«العقائد» في جمل العلوم وأصولها                   |
| ۱۷.  | الأصل الأول: في الذات                                            |
|      | الأصل الثاني: في التقديس                                         |
| ۲٠.  | الأصل الثالث: في القدرة                                          |
| ۲١.  | الأصل الرابع: في العلم                                           |
| ۲۲ . | الأصل الخامس: في الإرادة                                         |
| ۲٤.  | <ul> <li>الكلام في معتقدات القدرية والجبرية والمعتزلة</li> </ul> |
|      | • الكلام في تعريف القضاء والقدر وتوضيح البحث فيهما               |
| Yo . | بمثال صندوق الساعات                                              |
| ۳١.  | الأصل السادس: في السمع والبصر                                    |
| ٣٢ . | الأصل السابع: في الكلام                                          |
| ٣٣.  | الأصل الثامن: في الأفعال                                         |

والله تعالى يوفقنا وإياك بفضله وجوده وكرمه إلى طريق الحق وتأييده، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

\* \* \*

|       | الأصل الشامن: في القيام بحقوق المسلمين وحسن الصحبة                |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
|       | معهم وكيفية المعاشرة مع عموم الخلق وغير                           |
| ٨٤    | ذلك من الأخيلاق والآداب الفياضلية                                 |
| 97    | <ul> <li>من أصول الدين في الصحبة اتخاذ الإخوان في الله</li> </ul> |
| 90    | الأصل التاسع: في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                  |
| 90    | • الساكت عن المنكر شريك فاعله                                     |
| 97    | • عمدة الحسبة شيئان                                               |
| 99    | الأصل العاشر: في اتباع السنة                                      |
| 99    | • أسرار الاتباع                                                   |
| 3 . 1 | • اتباع السنة في العبادات                                         |
|       | القسم الثالث                                                      |
|       | العسم الحالث<br>في تزكية القلب عن الأخلاق المذمومة                |
|       | •                                                                 |
| 117   | الأصل الأول: في شره الطعام                                        |
| ۱۱۳   | • تعظيم الجوع ومناسبته لطريق الآخرة                               |
| 110   | <ul> <li>التدرج في التقليل من الطعام</li></ul>                    |
| ۱۱۷   | الأصل الثاني: في شره الكلام                                       |
| ۱۱۸   | • آفات اللسان                                                     |
| ۱۱۸   | • تفصيل بعض هذه آفات اللسان                                       |
| 119   | • الكذب حرام في كل شيء إلا لضرورة                                 |
| 171   | • الآفة الثانية الغيبة                                            |
| ۱۲۳   | • متى يرخص بالغيبة؟                                               |
| 371   | • علاج النفس وكفها عن الغيبة أن يتفكر في الوعيد الوارد فيها       |
| 170   | • الآفة الثالثة المراء والمجادلة                                  |

| الأصل التاسع: في اليوم الآخر                                              |
|---------------------------------------------------------------------------|
| الأصل العاشر: في النبوة                                                   |
| خاتمة في التنبيه على الكتب التي تطلب فيها حقيقة هذه العقيدة ٣٨            |
| القسم الثاني                                                              |
| في الأعمال الظاهرة                                                        |
| الأصل الأول: في الصلاة والكلام في التحفظ عليها                            |
| الأصل الثاني: في الزكاة والصدقة وبيان بعض أسرارهما                        |
| الأصل الثالث: في الصيام٥٢                                                 |
| <ul> <li>الكلام في أن طب القلوب قريب من طب الأبدان</li></ul>              |
| • الكلام في درجات أسرار الصوم ٥٤                                          |
| الأصل السرابع: في المحج وآدابه وأسراره                                    |
| الأصل الخامس: في قراءة القرآن                                             |
| ٥ الآداب الظاهرة ٥٨                                                       |
| ٥ الأسرار الباطنة                                                         |
| الأصل السادس: ذكر الله عز وجل في كل حال وله أقسام                         |
| <ul> <li>الكلام في الفناء في الله والذهاب إليه</li></ul>                  |
| <ul> <li>الكلام في أن القرآن هو المشتمل على صنوف المعارف ٧١</li> </ul>    |
| الأصل السبابع: في طلب الحلال ٧٥                                           |
| <ul> <li>طيب المطعم له خاصية في تصفية القلب</li> </ul>                    |
| <ul> <li>إياك أن تشدد على نفسك فتقول أموال الدنيا كلها حرام ٨٠</li> </ul> |
|                                                                           |

| الأصل السابع: في حب المدنيا                            |
|--------------------------------------------------------|
| • من عرف نفسه عرف ربه وعرف زينة الدنيا وعرف الآخرة ١٥٠ |
| ● الدنيا مزرعة الآخرة                                  |
| ● عداوة الدنيا للآخرة                                  |
| • من لابس الدنيا ببدنه لا يخلو قلبه منها               |
| الأصل الثامن: في الكبر                                 |
| ● حقيقة الكبر أن يرى نفسه فوق غيره                     |
| • العلاج الجملي لقمع رذيلة الكبر                       |
| • العلاج التفصيلي للكبر                                |
| الأصل التاسع: في العجب                                 |
| • حقيقة العجب استعظام النفس                            |
| • العجب جهل محض فعلاجه العلم المحض ١٦٥                 |
| • من العجائب أن يعجب العاقل بعلمه                      |
| الأصل العاشر: في الرياء                                |
| ● حقيقة الرياء طلب المنزلة في قلوب الناس ١٦٨           |
| ● الرياء على درجات                                     |
| • ما تحصل به المراءاة                                  |
| • بعض الرياء جليّ وبعضه أخفى من دبيب النمل ١٧٣         |
| • لعلك تقول ما أقدر على انفكاك الرياء الخفي ١٧٥        |
| • معالجة الرياء                                        |
| • هل يضر هجوم وارد الرياء؟ ١٧٧                         |
| • يجوز إظهار الطاعات لأجل الاقتداء                     |

| • الآفة الرابعة المزاح                                |
|-------------------------------------------------------|
| ● الآفة الخامسة المدح. وفي المدح ست آفات ١٢٦          |
| • حق على الممدوح أن يتأمل في خطر الخاتمة ١٢٧          |
| الأصِل الثالث: في الغضب١٢٩                            |
| • بيان دواء الغضب وعلاجه                              |
| الأصل الرابع: في الحسد ١٣٢                            |
| • الحسد من الأمراض العظيمة للقلب ولا يداوي إلا بمعجون |
| العلم والعمل العلم والعمل                             |
| • كيف تتخلص من إثم الحسد؟                             |
| الأصل الخامس: في البخل وحب المال ١٣٥٠ ١٣٥٠            |
| • أصل البخل حب المال                                  |
| ● المال ليس مذموماً من كل وجه ١٣٧                     |
| • معرفة مقدار الكفاية من المال ١٣٨                    |
| • المال كالدواء                                       |
| ت معرفة حدالبخل                                       |
| ٥ فهم علاج البخل                                      |
| الأصل السادس: في الرعونة وحب الجاه١٤٣                 |
| • حقيقة الجاه ملك القلوب                              |
| ٥ الرفعة والكمال                                      |
| ٥ قمع حب الجاه                                        |
| ● الباعث في طلب الجاه حب المدح ١٤٨                    |
|                                                       |

| ۲ • ۸     | • كمال الزهد هو الزهد في الزهد                                 |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
| 4.9       | • الزهد باعتبار الباعث عليه على ثلاث درجات                     |
| 4 • 4     | <ul> <li>الزهد باعتبار ما فيه من الزهد على درجات</li> </ul>    |
| 4 • 4     | • الزهد أن تنزوي عن الدنيا طائعاً                              |
| 711       | الأصل الرابع: في الصبر                                         |
| 717       | • حقيقة الصبر                                                  |
| 717       | • الصبر له ثلاث درجات                                          |
| 317       | • الحاجة إلى الصبر عامة في جميع الأحوال                        |
|           | الأصل الخامس: الشكر                                            |
| 117       | • الشكر من المقامات العالية                                    |
| 777       | <ul> <li>یتمکن من کمال الشکر من شرح الله صدره</li> </ul>       |
| 377       | الأصل السادس: الإخلاص والصدق                                   |
| 770       | • حقيقة النية                                                  |
|           | • النية أحدجز أي العبادة                                       |
| 777       | • اجتهدأن تستكثر من النية                                      |
| <b>77</b> | ٠ النية لا تدخل تحت الاختيار                                   |
| 74.       | • حقيقة الإخلاص في النية                                       |
| 177       | • شوائب الإخلاص في النية                                       |
| 740       | الأصل السابع: في التوكل                                        |
| 740       | <ul> <li>حقيقة التوكل عبارة عن حالة يصدر عن التوحيد</li> </ul> |
| 777       | • هذا التوحيد له لبان وقشران                                   |

| خاتمة في مجامع الأخلاق ومواقع الغرور فيها ٢٧٩                           |
|-------------------------------------------------------------------------|
| • طريق إصلاح هذه الأخلاق كلها المجاهدة والرياضة ١٨٢                     |
| ● قد تظن بنفسك حسن الخلق وأنت عاطل عنه                                  |
| <ul> <li>ينبغي أن تتفقد هذه الأخلاق من قلبك وتبدأ بالأهم ١٨٣</li> </ul> |
| • لو كنت من أرباب البصائر                                               |
| القسمالرابع                                                             |
| في الأخلاق المحمودة                                                     |
| الأصل الأول: التوبة فإنها مبدأ طريق السالكين١٩١                         |
| • حقيقة التوبة الرجوع عن طريق البعد                                     |
| • إذا عرفت حقيقة التوبة انكشف لك أنها واجبة ١٩٢                         |
| ● الإنسان لا يخلو عن ذنب ٢٩٣                                            |
| <ul> <li>التوبة إذا اجتمعت شرائطها فهي مقبولة لا محالة</li></ul>        |
| • علاج التوبة حل عقدة الإصرار                                           |
| • التوبة من الذنوب كلها مهمة ١٩٧                                        |
| الأصل الثاني: في الخوف                                                  |
| • حقيقة الخوف من الله تعالى                                             |
| • علاج الخوف وتحصيله على رتبتين                                         |
| • الخوف سوط يسوق العبد إلى السعادة                                      |
| الأصل الثالث: في الزهد                                                  |
| <ul> <li>للزهد في الدنيا حقيقة وأصل وثمرة</li> </ul>                    |
| • الزهدعلي درجات                                                        |

| 777   | • العارف الكامل مستغني عن ذكر الموت        |
|-------|--------------------------------------------|
|       | •حقيقة الموت وماهيته                       |
| 779   | • الروح لا تفني بالموت                     |
| **    | • التحقيق في عذاب القبر                    |
| Y.V.Y | • هل يعدم الإنسان بالموت؟                  |
| 777   | <ul> <li>المشهور من عذاب القبر</li></ul>   |
| 440   | • الميت لا يري ويشعر بما لا يراه مَنْ حوله |
| 777   | حصر أصناف العذاب وتفاصيله                  |
| 444   | أصناف عذاب الآخرة                          |
| ٩٨٢   | عائمة: في مناظرة النفس                     |
| 790   | فهرس                                       |

| 101 |   | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | 5 | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ |   | ۰ | ٠ | 4 | • | 4 | •  |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|
| 707 | ٠ |   |   |   | • |   |   |   | ٠ | • |   | • | • | * | ٠ | ٠ | • |    |
| 307 |   |   |   |   | ٠ |   |   | - |   |   |   | • |   | ٠ |   | • |   | ٠, |
|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |

| ● لا يحقي الإيمان بتوحيد الفعل                               |
|--------------------------------------------------------------|
| • درجات التوكل                                               |
| • متى يكون الادخار محموداً                                   |
| الأصل الثامن: في المحبة ٤٦                                   |
| • المتكلمون أنكروا محبة الله تعالى ٤٦                        |
| • كل لذيذ محبوب فإن قوي الميل سمي عشقاً ٢٤٧                  |
| • ما معنى الصور الجميلة الباطنة ٢٤٨                          |
| • لا تقصر عن الميل إلى المنعم ٢٥٠                            |
| • العارف لا يحب إلا الله تعالى٠٠٠٠                           |
| • لذة العارف في الدنيا ٢٥٣                                   |
| • لذة النظر إلى وجه الله الكريم ٢٥٤                          |
| ♦ لذة النظر أعظم من لذة المعرفة                              |
| <ul> <li>لماذا ضعفت شهوة معرفة الله تعالى؟</li> </ul>        |
| • للمحبة علامات كثيرة ٢٥٧                                    |
| الأصل التاسع: المرضاء بالقضاء ٢٥٨                            |
| ● كيف يتصور الرضا؟                                           |
| ● كيف أجمع بين الرضا بالقضاء وبغض أهل الكفر؟ ٢٦٢             |
| • الجمع بين الرضا بالقضاء والأخذ بالأسباب ٢٦٣                |
| لأصل العاشر: ذكر الموت وحقيقته وأصناف العقوبات الروحانية ٢٦٤ |
| ● الموت عظيم هائل وما بعده أعظم                              |
| • أصل الغفلة طول الأمل                                       |
|                                                              |

• حقيقة التوكل إنما يستدعي توحيد الفعل ٢٣٨ . . . . . . . . . . . . .